

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

# Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

# О программе Поиск кпиг Google

Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/









LOV 160

# просвътительные завъты

Я. А. Коменского

M

UX'S COBPEMENHOE SHAVEHIE.

А. Образцовъ.

С.-ПЕТЕРБУРГЪ, Типо-Литографія В. Мъстинкъ, М. Конюшенная 12. 1896.



Obraztsov, U.

D

# просвътительные/завъты

Я. А. Коменского

И

ИХЪ СОВРЕМЕННОЕ ЗНАЧЕНІЕ.

А. Образцовъ.

С.-ПЕТЕРБУРГЪ. Типо-Литографія В. Мъстникъ, М. Конюшенная 12. 1896. Дозволено цензурою. С.-Петербургъ, 2-го Марта 1895 г.

# BBEAEHIE.

18 Марта 1891-го года вся просвъщенная Европа праздновала 300-лътній юбилей рожденія въ Моравін великаго славянскаго педагога Яна Амоса Коменія, по справедливости называющагося отцомъ современной педагогики. Его біографы насчитываютъ до 142 отдъльныхъ его произведеній, касающихся всевозможныхъ вопросовъ церкви, науки и воспитательной практики, начиная отъ «Живой азбуки», основанной на фонетическомт методъ и кончая «Пансофіей». При «Педагогическомъ музев военно» учебныхъ заведеній учрежденъ «Отдѣлъ Коменскаго», поставившій своею цізью переводъ, изданіе и распространеніе сочиненій и педагогических видей этого педагога, философа и богослова. Независимо отъ этого, переводы и изданія отдільныхъ сочиненій Коменскаго появляются у насъ и въ другихъ городахъ, а «Отдълъ Коменскаго» въ настоящее время занять составленіемъ педагогической хрестоматіи, въ которой бы заключался сводъ всего, что въ разныхъ сочиненіяхъ высказано Коменскимъ. Эта работа потребовала предварительнаго перевода разныхъ сочиненій Коменскаго, редактированіе которыхъ и составление изъ нихъ отрывновъ, подходящихъ для хрестоматіи, потребовало много времени; между тъмъ идеи Коменскаго могутъ произвести

сильное оживленіе въ нашемъ обществѣ, столь нуждающемся въ такихъ энергическихъ и самоотверженныхъ поборникахъ просвѣщенія, каковъ былъ Коменскій, и потому заслуживаютъ скорѣйшаго и самаго широкаго распространенія.

Дъйствительно слъдуетъ сожальть, что въ то время какъ величайшіе умы западной Европы удъляютъ значительную долю своего вниманія вопросамъ воспитанія и просвъщенія, у насъ находятся великіе писатели, издъвающіеся надъ плодами просвъщенія и отрицающіе плодотворность культуры природныхъ дарованій, когда эта культура находится у насъ еще въ зачаточномъ состояніи, а плоды просвъщенія намъ приходится называть «гнилыми», потому что они находятся въ чужомъ саду и отдълены отъ насъ высокимъ заборомъ.

Пусть же на самомъ Коменскомъ оправдаются его слова: «извлеченія изъ писателей могли бы принести ту отличную пользу, что, вопервыхъ, тѣ которые не имѣютъ времени читать ихъ въ полномъ его объемѣ, пріобрѣли бы себѣ хотя бы общее понятіе о любомъ писателѣ; вовторыхъ, тѣ, которые желаютъ глубже проникнуться духомъ какого - нибудь писателя, легче и сознательнѣе могли бы сдѣлать выборъ, послѣ того какъ они, познакомившись со многимъ, почувствуютъ, что то или это особенно подходитъ подъ ихъ вкусъ; вътретьихъ, тѣмъ, которые должны вполнѣ изучать самихъ писателей, эти извлеченія послужатъ отличной подготовкой къ плодотворному чтенію».

Великіе писатели, къ каковымъ безспорно принадлежитъ Коменскій, отличаются еще тѣмъ особеннымъ достоинствомъ, что у нихъ самый способъ

выраженія мыслей отличается большою глубиною и оригинальностью; иногда и незначительные оттънки и выраженія, опускаемые однимъ читателемъ безъ вниманія, могутъ другого навести на очень важные выводы и соображенія. Поэтому извлеченія изъ такихъ писателей и должны дълаться не въ пересказахъ, а въ подлинныхъ отрывкахъ изъ ихъ произведеній, какъ намъревается поступить и «Отдълъ Коменскаго» съ своей христоматіей. Пусть же, до появленія этого бол'є полнаго и серьезнаго труда «Отдѣла», и мои извлеченія послужатъ на пользу для тѣхъ, которые захотятъ сколько-нибудь познакомиться съ великимъ педагогомъ; ибо никогда нельзя будеть сказать: довольно намъ Коменскаго; напротивъ, чъмъ больше будутъ знакомиться съ Коменскимъ, тъмъ больше будутъ говорить: побольше намъ Коменскаго и о Коменскомъ!

# А. Образцовъ,

членъ «Отдѣла Коменскаго».

С.-Петербургь, 8-го Января 1895 г.

# ГЛАВА І.

# Общія положенія.

«Хочешь ли узнать хорошо образованнаго человъка? Наблюдай за его действіями, его речью и даже молчаніемь, равнымъ образомъ — за его походкой, посадкой, осанкой, руками и всёмъ до него относящимся: всюду будуть просвъчивать и пристойность, и достоинство, и любезность; всюду онъ будеть въренъ самъ себъ; во всемъ изященъ и оформленъ. Хочешь познакомиться съ нимъ въ дълъ? Все плавно идетъ подъ его рукой, такъ какъ всякое дёло поведетъ онъ разумно, по предварительномъ и здравомъ обсужденіи. Хочешь слышать его різчь? Онъ можеть дізльно разсуждать о чемъ угодно, не обнаруживая ни въ чемъ постыднаго невъжества. Если, напротивъ того, ему надо молчать, то даже самое молчание онъ съумбетъ смягчить благоразуміемъ и приличіемъ, чтобы и изъ молчанія его ты могъ чему-либо научиться. Если онъ вращается между людьми — одно лишь удовольствіе. Если ему когда-либо придется жить безъ сообщества людей, онъ никогда не будеть чувствовать себя одинокимь, такъ какъ онъ полонъ серьезныхъ мыслей и утъщенія въ самомъ себъ. добромъ и зломъ жизни онъ ведетъ себя такъ, само дёло доказало, что онъ ум'тетъ различать вещи и можеть распознавать полезное отъ безполезнаго. Совершается-ли все по его желанію, онъ не заносится, не гордится, не становится высоком фрнымъ. Впадаетъ ли онъ въ несчастіе, онъ все тотъ-же: не опускается, не падаетъ духомъ, не отчаявается. Однимъ словомъ: «кто мудръ, тотъ приспособится ко всевозможнымъ обычаямъ», говоритъ поэтъ.

«Когда бы возможно было увидёть такъ-же точно образованнымъ весь народъ, тогда ты увидёлъ бы всёхъ или, по крайней мёрё, большинство именно такими, какими я очертилъ отдёльныхъ лицъ. Если желаете, чтобы я еще подробнёе разъяснилъ вамъ это, я разъясню, дёлая постоянно сопоставление образованныхъ народовъ съ необразованными или такъ называемыми варварами.

- 1) Образованные люди суть истинные люди, т. е. по нравамъ они человъчны; варваровъ-же содълываетъ отвратительными ихъ звърская грубость, или жестокими—ихъ скотская дикость, такъ что, кромъ человъческаго образа (если только они говорятъ, а не ревутъ), едва-ли и признаешь въ нихъ что-либо человъческое.
- 2) Въ хорошо образованномъ народѣ, если ты присмотришься къ порядку, который у него примѣняется къ управленію общественными и частными дѣлами, все идетъ точно часы, гдѣ, если затронута одна часть, приводится въ движеніе все, причемъ колесо двигаетъ колесо, въ соразмѣрности съ числомъ, мѣрой, вѣсомъ. У варваровъ все—какъ-бы разрозненные прутья, какъ песокъ безъ цемента.
- 3) Если обратить вниманіе на взаимныя обязанности, то въ образованномъ народѣ каждый служитъ всѣмъ, каждый на своемъ мѣстѣ выполняетъ то, что потребно ему и другимъ. Между варварами никто не принаравливаетъ ни себя, ни своихъ дѣлъ къ потребностямъ другаго: все дѣлается безсвязно, и потому съ большими затрудненіями и замѣшательствомъ.

- 4) У образованныхъ народовъ всё стихіи міра несуть дань, и даже самыя нёдра земли не могутъ скрыть отъ нихъ свои сокровища (металлы, драгоцённые и другіе камни). У необразованныхъ все пропадаетъ безъ пользы: они не умёютъ ни подчинять себё природу, ни сосать ея грудь, ни даже пользоваться ею тогда, когда она сама изливаетъ на нихъ дары свои. Отличнёйшій климатъ, плодороднёйшая земля, удобнёйшія для судоходства рёки остаются безъ пользы, какъ это можно видёть у американскихъ народовъ, проводящихъ грубую жизнь подобно дикимъ звёрямъ.
- 5) Образованные народы вовсе не дозволяють ни землъ пустовать, ни какому-либо матеріалу безполезно пропадать; деревья и хворостъ, каменья и камешки, даже песокъ и уличную грязь они подбирають и примъняють къ извъстному употребленію. У необразованныхъ видишь все невоздъланнымъ, сорнымъ, грязнымъ, гніющимъ и разлагающимся.
- 6) Отсюда у первыхъ даже самыя безплодныя по своей природъ области. не представляющія ничего, кромъ песку, или скалъ, или болотъ и мховъ, становятся столь воздъланными, что кажутся раемъ. У необразованныхъже народовъ даже страны, имъющія видъ рая (гдъ, подумаешь, небо вступило въ брачный союзъ съ землею), покрываются нечистотами и теряютъ прелесть.
- 7) Отсюда происходить то, что образованные народы не только изобилують всёми необходимыми для жизни предметами, но обладають также удобствами, даже роскошью: тогда какъ необразованные едва имъють средства влачить жизнь, прокармливаясь сырой пищей по образу звъриному.
- 8) Образованные, заботясь о будущемъ, обезпечиваютъ себъ все необходимое въ жизни; даже для непредвидън-

ныхъ случаевъ, если - бы обрушились на нихъ: скудость урожая, или нападеніе враговъ, или моровая язва, или иныя бользни, они своевременно противопоставляють имъ благоустроенныя житницы, арсеналы, алтеки. У варваровъ не существуетъ никакого разумнаго попеченія о жизни, здоровьъ, безопасности, живется изо дня въ день, какъ придется; у нихъ все необдуманно и случайно.

- 9) Народъ образованный даже красивою и блестящею одеждою обнаруживаеть блескъ ума, такъ какъ всъ каждый, малый и великій, благородный и неблагородный одъваются, если не изящно, то хотя опрятно; тогда какъ необразованные ходять или нагими, или полунагими, или въ лохмотьяхъ и рубищахъ, грязные и захудалые.
- 10) Образованный народъ имѣетъ великолѣпные города, многолюдные, полные произведеніями искусствъ и ремеслъ. У необразованнаго вмѣсто городовъ пустыри, а если онъ что нибудь и называетъ городомъ, то это лачуги, жалкая нищета.
- 11) Образованные народы, связанные узами закона, содержать свои области, а въ нихъ города, села, дома, отдъльныя семейства и, наконецъ, самихъ себя въ границахъ установленнаго порядка до такой степени, что никому нельзя безнаказанно ихъ переступать. У необразованныхъ, или превратно образованныхъ, существуетъ вмъсто свободы—своеволіе; кому что вздумается, то смъло и дълается, при необузданности во всемъ.
- 12) Отсюда у первыхъ все безопасно, безмятежно, тихо и спокойно, а у послъднихъ господствуютъ кражи, разбои и насилія; а потому нътъ истинной безопасности, и все полно козней и страховъ.
- 13) У народа истинно образованнаго даже среди сельскихъ жителей нътъ грубости: до того все проникнуто городскою утонченностью нравовъ. У необразованныхъ,

напротивъ того, и горожане суть тъже селяне, и самъ городъ по нравамъ не что иное, какъ настоящая деревня.

- 14) Члены образованнаго народа привътливы къ пришельцамъ, ласково указываютъ дорогу не знающимъ, обнаруживаютъ въжливость къ тъмъ, кто къ нимъ заъзжаетъ, остерегаясь причинить имъ какую-либо непріятность. Варвары—или отталкиваютъ отъ себя незнакомцевъ и прогоняютъ, или сами бъгутъ отъ нихъ, или гнусными нравами, по крайней мъръ, отпугиваютъ ихъ отъ сообщества съ ними.
- '15) У хорошо образованныхъ народовъ лѣнивые люди и здоровые нищіе вовсе нетерпимы; ихъ даже вовсе нѣтъ, такъ какъ каждое государство держитъ всѣхъ своихъ гражданъ въ порядкѣ и печется о своихъ бѣдныхъ. У варваровъ—цѣлыя стада лѣнивыхъ людей, которые, проживая или въ нищенствѣ, или воровствѣ и грабежахъ, или вънищетѣ и голодѣ, производятъ различныя смуты и бѣдствія. И если этому злу оказывается сопротивленіе, то приходится прибѣгатъ къ силѣ: тогда все бываетъ полно принудительныхъ работъ, угнетеній, казней и истязаній.
- 16) Образованные, находя удовольствіе въ свободныхъ наукахъ и искусствахъ, охотно занимаются ими; не допуская пробѣла ни въ одномъ изъ нихъ, исчисляютъ звѣзды и измѣряютъ небо, землю, пропасти и невѣсть что, не желая, чтобы дѣлалось что-либо безъ ихъ вѣдома, гдѣ-бы то ни было, хотя-бы въ отдаленнѣйшихъ областяхъ земли, воды, воздуха. Они стараются также узнать: бѣгъ вѣковъ, какъ далеко отстоимъ мы отъ начала міра, какъ скоро можемъ мы ожидать его конца, чтобы, имѣя передъ глазами прошедшее, лучше располагать настоящимъ на пользу будущаго. Необразованные всего этого и даже самихъ себя не знаютъ, не задумываясь о томъ, откуда они пришли сюда, куда пойдутъ, что происходитъ съ ними или вокругъ

- нихъ; а потому они несвъдущи въ прошедшемъ, несмысленны относительно настоящаго, неприготовлены ко всему будущему.
- 17) Образованныхъ услаждаетъ лира Орфея, и они охотно предаются божественной музыкъ, чтобы, плъняясь сладостью звучной гармоніи, тъмъ чаще всюду обращаться къ ней, по примъру Давида и Соломона. Необразованные, какъ «оселъ улиры»: если услышишь между ними какіелибо звуки, то развъ нестройный шумъ пьяныхъ или дикія гиканья неуклюжихъ плясуновъ.
- 18) Наконецъ, образованные живутъ между собою мирно, полные свъта, разума. благой воли и чистой совъсти, довольные Богомъ и собою, и радуясь своимъ сокровищамъ. Необразованные, не обладая ничъмъ внутри самихъ себя, всецъло предаются одной внъшности и, гоняясь вмъсто вещей за призраками, становятся предметомъ насмъшекъ, чахнутъ и, наконецъ, гибнутъ. И пустъ гибли-бы, если-бы, умирая земною смертію, они не извергались заживо въ смерть въчную! Но если уже необходимо такъ бываетъ, что люди, недостойные званія людей, отклоняются отъ своего предназначенія—блаженной жизни; то лучше-бы имъ вовсе не родиться, или точнъе: лучше, чтобы не рождалось ничего, кромъ нъмой твари, чъмъ рождаться такимъ людямъ, которые никакимъ человъческимъ образованіемъ не возвышаются до истинной человъчности».

Такъ превозносить Янъ Амосъ Коменскій (род. въ 1592 г. въ Моравіи † въ 1671 г.), идеалъ образованнаго человѣка и народа въ рѣчи своей « О культурѣ природныхъ дарованій», произнесенной по случаю преобразованія Саросъ-Патакской гимназіи (въ Венгріи) на выработанныхъ имъ новыхъ (пансофическихъ) началахъ (переведено на русскій языкъ Л. Н. Модзалевскимъ). Хотя рѣчь эта была обращена къ венгерскому народу 250 лѣтъ тому на-

задъ, но высказанныя въ ней идеи и до сихъ поръ еще въ высшей степени поучительны; хотя многія общественныя бъдствія и нестроенія, происходящія отъ недостатка образованности въ народъ, могли относиться къ тогдашнему венгерскому народу, но и теперь у насъ тотъ государственный человъкъ, который искренно проникся бы этими идеями, нашелъ бы для себя обширное, почти непочатое поле дъятельности и заслужилъ бы благодарность и любовь современниковъ и великую славу въ потомствъ.

О необходимости образованія Коменскій говорить также и въ своей «Великой дидактикъ». Здѣсь онъ приводить слова Платона: «человѣкъ самое кроткое и богоподобное животное, если истинное воспитаніе укротило его; безъ воспитанія же или при ложномъ воспитаніи—это самое необузданное изъ всѣхъ животныхъ, какихъ только про-изводить земля».

«Кто сомнъвается въ томъ, продолжаетъ Коменскій, что тупые нуждаются въ обучени для устраненія своей природной тупости? Но на самомъ дёлё даровитые еще болье нуждаются въ обучени, потому что пытливый умъ, если не занять чёмъ-нибудь полезнымъ, самъ займется предметами безполезными или удовлетворяющими только праздное любопытство и даже пагубными. Какъ поле, чъмъ оно плодороднее, темъ больше производить колючекъ и волицовъ, такъ и выдающееся природное дарованіе бываетъ полно праздныхъ мыслей, если въ него не влагаются съмена мудрости и добродътелей. И какъ работающая мельница, если не доставляется зерно, изъ котораго образуется мука, сама стираетъ жерновъ и безъ пользы поднимаетъ образующуюся черезъ это пыль, что сопровождается шумомъ и трескомъ, иногда даже поломкою и отскакиваниемъ частей ея; такъ и дъятельный духъ, лишенный серьезныхъ предметовъ, можетъ совершенно погрузиться въ пустые, удов**летворяющ**іе только любопытство и даже вредные, и сдѣлаться причиною собственной гибели.

Что такое богачи, лишенные знанія, какъ не откормленныя отрубями свиньи? А бъдняки, безъ пониманія міра, не тъ же ли вьючные ослы? Красивый невъжда не то же ли, что попугай съ красивыми перьями или, какъсказалъ нъкто, золотыя ножны, въ которыя вложенъ свинцовый кинжалъ?

Тъмъ, которымъ нъкогда предстоитъ управлять другими въ качествъ царей, князей, сановниковъ, пастырей и учителей церкви, такъ же необходимо заранъе набраться мудрости, какъ проводнику необходимо имътъ глаза, толмачу знать языкъ, трубъ быть звучной, а мечу—острымъ. Равнымъ образомъ и подчиненные должны просвъщаться, чтобы умътъ благоразумно повиноваться, не по принужденю только и съ ослиною покорностью, но съ охотою и изълюбви къ порядку. Ибо разумное созданіе должно направлять къ цъли не криками, тюрьмою или палкою, а съпомощью разума. Кто поступаетъ иначе, тотъ сугубо оскорбляетъ Бога, который и на нихъ напечатлълъ свой образъ, да и дъла человъческія преисполнились бы насилія и тревоги, какъ и есть въ дъйствительности.

И такъ пусть остается въ силъ положеніе, что обученіе необходимо всъмъ, которые родились людьми, потому что они должны быть людьми, а не дикими звърями или безсмысленными скотами и безчувственными болванами. А отсюда слъдуеть, что каждый изъ насъ превосходить другихъ настолько, насколько онъ дъятельнъе упражнялся. «Презирающій мудрость и наставленіе несчастенъ, и надежда ихъ суетна, и труды ихъ безплодны, и дъла ихъ непотребны» (Прем. Солом., 3, 11).

«Если кто скажетъ: что же будетъ, если и ремесленники и крестъяне, и носильщики, и даже служанки стануть образованными? то я отвъчу: а будеть то, что, если это всеобщее образование юношества будетъ устроено правильно, то впредь никто решительно не будеть иметь недостатка въ полезныхъ предметахъ для размышленія, желанія, стремленія и даже дівтельности и всі будуть знать, къ чему надо направлять всё свои действія и желанія, и въ какихъ границахъ можно двигаться и какимъ образомъ каждый можетъ охранять свой постъ. Кромъ того, всъ будуть услаждать себя, даже во время работь и трудовъ, размышленіемъ о словахъ и дёлахъ Божіихъ, а благодаря частому чтенію библіи и другихъ назидательныхъ книгъ (ибо тъмъ сильнъе будетъ привлекать ихъ лучшее, что они уже отвъдали его), они избъгнутъ праздности, опасной для плоти и крови, короче говоря: они научатся повсюду видъть Бога, вездъ прославлять Его и такимъ образомъ болъе пріятно проводить эту жизнь, полную всякихъ бъдъ, и съ большимъ желаніемъ и надеждою ожидать въчной жизни. А при такомъ состояніи церкви развъ не осуществился бы для насъ уже здёсь тотъ рай, какой только возможенъ на землъ? - Великая дидактика, переводъ А. Щепинскаго.

«Если есть кто-либо на землѣ, кто можетъ подать какой-нибудь совѣтъ или придумать, или воплями, вздо-хами, плачемъ и слезами вымолить у Бога указаніе того способа, которымъ можно лучше всего помочь подрастающему юношеству, тотъ пусть не молчить, а совѣтуетъ, думаетъ, молитъ. Проклятъ, кто слѣпого сбиваетъ съ пути! говоритъ Богъ (Второз. 27, 18). Проклятъ, значитъ, и тотъ, кто можетъ увести слѣпого съ ложнаго пути, но не уводитъ. Горе тому, кто соблазнитъ одного изъ малыхъ сихъ! говоритъ Христосъ (Матеея 18, 6, 7). Горе, значитъ и тому, кто можетъ удалить его отъ соблазна, но не удаляетъ. Богъ запрещаетъ покидать осла или вола, блуж-

дающаго въ лѣсахъ и поляхъ или лежащаго подъ бременемъ ноши своей, и велитъ помочь ему, даже если бъ ты не зналъ, чей онъ, даже если-бъ ты зналъ, что онъ принадлежитъ врагу твоему (Исх. 23, 4. Втор. 22, 1). И Ему должно быть угодно, если мы, видя блужданіе не безсловесныхъ животныхъ, но разумнаго созданія, не того или другого, но всего міра, беззаботно проходимъ мимо, не прикладываемъ рукъ своихъ? О, да не будетъ этого, да не будетъ!

Проклять, кто дёло Господне дёлаеть небрежно, и проклять, кто удерживаеть мечь его оть крови (Іерем. 48, 10); и мы надёемся остаться внё вины, безпечно перенося гнусный Вавилонъ нашихъ неурядиць? О, обнажи мечь всякій, кто имъ препоясанъ, или кто знаетъ, въ какихъ ножнахъ онъ спрятанъ! способствуй разрушенію Вавилона, да будешь благословенъ Іеговой.

Творите дъло Господне вы, власти, слуги вышняго Бога, и мечемъ, которымъ препоясалъ васъ Богъ, мечемъ справедливости, уничтожъте нестроенія, которыми полонъ міръ и которыми онъ гнъвитъ Бога.

Творите это дѣло вы, священнослужители, вѣрные слуги Іисуса Христа, и ввѣреннымъ вамъ обоюдуострымъ мечемъ, мечемъ слова, изгоните зло. Затѣмъ вы и поставлены, чтобы искоренять, и разорять, и расточать, и разрушать зло, и опять созидать и насаждать добро (Іерем. 1, 10 Тал. 101, 5; Посл. къ Римл. 13,4 и на др.). Вы уже поняли, что только тогда можно успѣшно противиться злу въ человѣческомъ родѣ, когда ему противятся въ раннемъ возрастѣ; что деревца, назначающіяся для вѣчности, успѣшно насаждаются только посредствомъ насажденія и воспитанія новыхъ саженцевъ; что только тогда успѣшно можно отстроить Сіонъ на мѣсто Вавилона, когда живые

камни Божіи— юношей— своевременно ломають, обтесывають, полирують и прилаживають къ небесной постройкъ

Итакъ, если мы желаемъ имъть надлежащимъ обравомъ упорядоченныя и цвътущія церкви, государства и козяйства, то прежде всего мы должны упорядочить и привести въ цвътущее состояніе школы, чтобы онъ стали истинными и живыми мастерскими человъчности, разсадниками для церквей, государствъ и хозяйствъ. Тогда только мы достигнемъ своей цъли, другимъ способомъ никогда». Введеніе къ «Великой дидактикъ».

Считая образованіе необходимымъ для всякаго человѣка Коменскій не исключаетъ отсюда и женщинъ; онъ говорить одинаково объ образованіи подростающаго поколѣнія обоего пола. Въ самомъ дѣлѣ, если образованіе есть благо, то оно одинаково должно быть признаваемо таковымъ какъ для мущинъ, такъ и для женщинъ.

«Нельзя представить ни одного достаточнаго основанія, почему слабъйшій поль (чтобы помнить объ этомъ особенно) следуеть совершенно устранять отъ изученія науки (будетъ-ли она преподаваться на латинскомъ, или на родномъ языкъ). Въдь женщины такъ же носять на себъ образъ Божій, им'тють равное участіе въ благодати и царствъ будущаго въка; въ равной степени онъ одарены дъятельнымъ и воспріимчивымъ къ наукъ умомъ (часто еще въ большей степени, чёмъ нашъ полъ); имъ такъ же открыть доступь къ высокому положенію, такъ какъ онъ Самимъ Богомъ были призываемы управлять народами, подавать спасительные совъты царямъ и начальникамъ, а также призывались къ познанію врачебнаго искусства и другимъ, полезнымъ для человъчества дъламъ, даже и пророческому служенію и обличенію священниковъ и епископовъ. И такъ, зачёмъ-же мы будемъ допускать ихъ только къ азбукъ, а потомъ гнать ихъ прочь отъ книгъ? Боимся ихъ легкомысленнаго увлеченія? Но чемъ больше мы займемъ ихъ мысли, тъмъ меньше мъста будетъ для легкомыслія, которое обыкновенно является вслъдствіе душевной пустоты».

«Мы совътуемъ обучать женщинъ не для удовдетворенія ихъ любопытства, а въ интересахъ нравственности и счастія, и обучать преимущественно тому, что имъ слъдуетъ знать и умъть, какъ для надлежащаго веденія хозяйства, такъ и для споспъшествованія и собственному благополучію, и благополучію мужа, дътей и домашней прислуги». Велик. дид.

Хотя послъднія слова нъсколько и ограничивають сферу образованія и дъятельности женщинь, однако для тогдашняго времени и это было большимъ шагомъ впередъ, а если мы примемъ во вниманіе сказанное Коменскимъ въ предыдущихъ строкахъ, то должны будемъ согласиться, что и въ настоящее время мы не можемъ желать ничего большаго въ этомъ дълъ.

Таковы сужденія Коменскаго о необходимости «всёхъ учить всему». Поучительны также его сужденія и о возможности образованія для всякаго челов'єка.

«Что всякій человъкъ рождается способнымъ къ пріобрътенію знанія вещей, это очевидно изъ того, что онъ,
во-первыхъ, есть образъ Божій; а если образъ точенъ, то
онъ необходимо воспроизводитъ черты своего первообраза,
иначе это не будеть образъ. А такъ какъ между прочими
свойствами Божіими особенно выдается всевъдъніе, то нъкоторое подобіе его необходимо должно отразиться и въ
человъкъ. И почему бы не такъ? Въдь человъкъ стоитъ
посреди дъль Божіихъ, обладая свътлымъ умомъ, похожимъ
на шаровидное зеркало, повъшенное въ комнатъ и воспринимающее образы всъхъ предметовъ; повторяю: всъхъ
кругомъ. Ибо умъ нашъ не только схватываетъ ближайшіе

превметы, но и приближаеть къ себъ отдаленные (по мъсту или времени), поднимается въ высь, изслъдуетъ тайное, раскрываеть сокрытое, старается постигнуть даже недоступное изследованію, — до такой степени онъ есть нъчто безконечное и безграничное. Предоставьте человъку хоть тысячу льть, въ теченіе которыхь онь могь бы постигать одно за другимъ, постоянно научаясь чему-нибудь новому, -- снъ всегда будеть воспринимать: умъ человъческій обладаеть такою ненасытною воспріимчивостью, что въ дълъ познанія представляется какъ бы бездной. Наше тёльце имъеть очень незначительные размёры; голось нашъ распространяется немногимъ дальше; зръніе ограничиваеть высота неба. За то духу нашему нельзя положить предъла-ни на небъ, ни внъ его: онъ такъ же высоко поднимается надъ небесами, какъ глубоко проникаеть въ бездну, и хотя и небо, и преисподняя въ тысячу разъ обширите его, онъ однако проникаетъ въ нихъ съ невъроятною быстротою. Станемъ-ли мы послѣ этого отрицать, что ему все доступно, что онъ въ состояніи все вмістить въ себъ?>

«Кромѣ того, разумной душѣ, обитающей въ насъ, даны органы и какъ бы лазутчики и развѣдчики, чрезъ которыхъ она изслѣдуетъ все, что внѣ ея, именно: зрѣніе, слухъ, обоняніе, вкусъ, осязаніе, такъ что ни одно изъ существующихъ гдѣ-нибудь созданій не можетъ укрыться отъ нея. И такъ какъ видимый міръ ничего не содержитъ въ себѣ такого, чего нельзя было бы видѣть, или слышать, или обонять, или вкушать, или осязать, и такимъ образомъ распознавать сущность его и свойства; то изъ этого слѣдуетъ, что въ мірѣ нѣтъ ничего такого, чего не могъ бы постигнуть человѣкъ, одаренный чувствами и разумомъ.

Чеповъку врождена также жажда знанія и не только

выносливость въ трудахъ, но и расположение къ нимъ. Это обнаруживается уже въ первую пору дътства и сопровождаеть насъ цълую жизнь. Кто изъ насъ не стремится постоянно слышать, видъть или дълать что-нибудь новое? Для кого не составляеть удовольствія ежедневно пойти куда-нибудь, спросить или съ своей стороны разсказать о чемъ-нибудь? Такъ совершенно и бываетъ: глаза, уши, осязаніе, самый умъ, постоянно ища для себя пищи, направляются на внъшніе предметы, и для живой натуры нъть ничего несноснъе, какъ праздность и бездъйствіе. И если даже необразованные люди удивляются ученымъ, то не служить-ли это признакомъ того, что они чувствують привлекательность какого-то естественнаго стремленія? Они и сами были бы не прочь насладиться ею, если бы могли надъяться, что это возможно; но такъ какъ они не питають такой надежды, то только вздыхають и съ уваженіемъ смотрять на тіхь, кого видять выше себя.

«Ахъ, остережемся стёснять дёйствіе милости, которую Богъ готовъ въ изобиліи излить на насъ! Ибо если мы, върою насажденные во Христъ и одаренные духомъ усыновленія, если мы, говорю, будемъ говорить, что мы съ пашимъ съменемъ неспособны въ тому, что принадлежитъ царствію Божію; то какъ-же Христосъ сказаль о дітяхъ, что таковыхъ есть царство Божіе? Или, какъ Онъ отсылалъ бы насъ къ нимъ, повельвая намъ обратиться и быть если мы хотимъ войти въ царство небесное (Мате. 18, 3)? Какимъ образомъ и Апостолъ называетъ дътей христіанъ (даже если одинъ только изъ родителей върующій) святыми и утверждають, что они (1 Корине. 7, 14)? Даже относительно тъхъ, которые дъйствительно впали въ тягчайщие гръхи, Апостолъ ръшается утверждать: «такими были нъкоторые изъ васъ, но омылись, но освятились, но оправдались именемъ Господа натего І. Христа и Духомъ Бога нашего (1 Кор. 6, 11). Поэтому, когда мы, настоятельно требуя образованія для дѣтей христіанъ (не порожденія ветхаго Адама, но возрожденія новаго Адама, сыновъ Божіихъ, братьевъ и сестеръ Христовыхъ), признаемъ ихъ способными къ принятію сѣмянъ вѣчности, то это-ли можетъ казаться комунибудь невозможнымъ? Вѣдь мы не требуемъ плода отъ дикой маслины, а только помогаемъ отводкамъ, снова привитымъ къ дереву жизни, сростись къ нимъ и принести плодъ.

И такъ пусть остается неизмѣннымъ то положеніе, что для человѣка и естественнѣе, а чрезъ благодать св. Духа и легче сдѣлаться мудрымъ, добродѣтельнымъ и святымъ, чѣмъ случайной порчѣ остановить его совершенствованіе, ибо всякая вещь легко возвращается къ своему естественному состоянію. Это и есть то, о чемъ напоминаетъ Писаніе: «Премудрость легко созерцается любящими ее, она даже упреждаетъ желающихъ познать ее, и ищущими ее безъ труда обрѣтается сидящею у дверей своихъ» (Прем. 6, 12. 13. 14). Извѣстно также изреченіе Венузійскаго поэта (Горація):

«Не закоснълъ же никто до того, чтобъ не могъ укротиться,

«Лишь бы ухо склониль терпъливо ко нравоученіямь».

О средствахъ всеобщаго распространенія въ народѣ образованія Коменскій разсуждаеть въ рѣчи «О культурѣ природныхъ дарованій».

«Возможно-ли культуру природных» дарованій распространить на весь какой-либо народь, и каким» образомь это можеть быть легче достигнуто въ народь, еще недостаточно образованномь? Я, право, не вижу причины, почему кому-либо возбудить вопрось объ этой возможности, когда имьются свидьтельства самихь вещей, что блестя-

щая образованность уже существуеть у многихь народовь, хотя полная едва-ли у кого либо. Очевидно, однако, что можно быть и вполнъ образованнымъ, если къ этому дълу прилагается трудъ съ цолнымъ усердіемъ и ревностью, такъ какъ вовсе не трудно, а тъмъ болъе не невозможно подвигать извъстное дъло туда, куда оно уже само по себъ клонится, лишь-бы устранялись препятствія».

«Такихъ средствъ, служащихъ общему образованію восемь».

- «І. Первое состоить въ томъ, чтобы родители и кормильцы полагали первое основаніе счастливому развитію дарованій»…
- «П. На второмъ мѣстѣ будутъ воспитатели, попеченію которыхъ родители ввѣряютъ сыновей съ тою цѣлью, чтобы первые не упускали ни одного удобнаго случая въ дарованія еще слабыя, но уже предрасположенныя къ росту, вливать все доброе, подавать примѣры честности, указывать образцы всякихъ разумныхъ дѣйствій и остроумной рѣчи и, такимъ образомъ, напечатлѣвать въ нихъ образъ Божій и умѣло вылѣпливать этихъ своихъ меркуріевъ. Велика польза этого дѣла, если оно ведется разумно, потому что этотъ первый возрастъ гибокъ какъ воскъ и, подобно обезьянамъ, подражаетъ всему, что только видитъ, хорошему и худому. Отсюда самый вѣрный выводъ: мы остаемся на всю жизнь такими, какими насъ сдѣлало отроческое воспитаніе.

III. Третьимъ средствомъ общественнаго образованія будуть общественныя школы, какъ-бы общественныя мастерскія гуманности. Здѣсь надежными учителями, постановленными общественнымъ авторитетомъ, удобопонятно преподается все, что необходиио знать и чему вѣровать, что говорить и что дѣлать; здѣсь-же усерднымъ и непрерывнымъ упражненіемъ во всемъ хорошемъ вырабатывается

и утверждается въ дѣтяхъ сущность науки, мудрости, добродѣтели и краснорѣчія. Все это совершается пріятно, когда учителя все слышимое осуществляють на дѣлѣ, будучи какъ-бы ходячими библіотеками и живыми примѣрами всего, что нужно дѣлать и чего избѣгать, такъ что подражать имъ будетъ и легко и безопасно Ибо легко слѣдовать правильно за тѣмъ, кто правильно идетъ впереди, и «каковъ вождь, таковы и воины». Счастливъ народъ, который наставляется въ многочисленныхъ и разумно устроенныхъ школахъ!

IV. Четвертое орудіе общаго образованія въ школахъ и внѣ школь — хорошія книги, вливающія въ дарованіе болѣе широкое пониманіе вещей, обиліе добродѣтелей и потоки краснорѣчія. Разумѣю именно хорошія книги, ибо если онѣ дѣйствительно хорошо и мудро написаны, то представляють по-истинѣ оселокъ дарованій, напилокъ (для изощренія) разума, бальзамъ глазъ, воронку мудрости, зеркало чужихъ мыслей и дѣйствій и правило нашихъ собственныхъ. Если бы народъ какого-либо племени былъ переполненъ такими книгами, онъ былъ-бы озаренъ свѣтомъ. Повторяю: если народъ какого-нибудь племени будетъ обладать хорошими книгами, онъ будетъ озаренъ свѣтомъ.

V. Слъдующее пятое орудіе изощренія дарованій — частое общеніе съ мужами учеными, благочестивыми, дъятельными и красноръчивыми, имъющее скрытую но самую дъйствительную силу для нашего улучшенія».

VI. «Однако, недостаточно жить въ сообществъ съ мудрецами: сами юноши должны постоянно упражняться въ дъйствіяхъ, чтобы привыкать всю жизнь проводить въ трудъ; только тогда выйдуть изъ нихъ будущіе мастера, если таковыми сдълаетъ ихъ навыкъ».

VII. Седьмое средство-сами мудрые правители и ихъ

благочестиворевностное попеченіе, чтобы у подвластныхъ не было недостатка въ школахъ, у школъ—въ учителяхъ, у учителей—въ ученикахъ, у учениковъ — въ книгахъ и прочемъ необходимомъ, у всѣхъ же—въ мирѣ, тишинѣ и общественномъ спокойствіи. Такъ пеклись о своихъ народахъ Давидъ, Соломонъ, Іосафатъ и другіе благочестивые цари»... «О если-бы такихъ Карловъ, Антониновъ, Юстиніановъ, Константиновъ, Іосафатовъ, Соломоновъ, Давидовъ воздвигнулъ Богъ среди всѣхъ, доселѣ необразованныхъ народовъ! Тогда-бы шаръ земной могъ отъ варварства перенестись къ блеску!

VIII. Наконецъ, послъдній и болье всъхъ необходимый пособникъ при культуръ дарованій есть благодать Вожія».

Если кто-нибудь скажеть, что все это у насъ есть и дълается, то на это можно отвътить: да, дълается, но мало! дълается, но вяло! дълается, но скверно! Если бы это было не такъ, то не казалось бы столь справедливымъ по отношенію къ намъ русскимъ то, что говорить далъе Коменскій въ той-же ръчи «О развитіи природныхъ дарованій», хотя эти слова и были обращены къ венгерскому народу.

«Уже возникаетъ вопросъ о моемъ и вашемъ народѣ: имъютъ-ли они потребность быть призванными къ нъкоей лучшей образованности и какимъ образомъ. Поводъ къ сомнѣнію представляетъ врожденное человѣческой природѣ самолюбіе и слѣпое пристрастіе къ себѣ, которое не видитъ собственныхъ недостатковъ. Мы также люди и также можемъ страдать человѣческими недугами. Ибо хотя и весьма достовѣрно, что въ иномъ народѣ нѣтъ никакой обработки природныхъ дарованій; въ иномъ—она слаба и причисляется къ вещамъ второстепеннымъ; въ иномъ хотя и существуетъ, но превратна, такъ какъ направлена на одинъ внѣшній и свѣтскій лоскъ; кое-гдѣ хотя и направ-

лена къ лучшему, но скудна и холодна; — однако какъ мало такихъ, которые признали-бы эти недостатки, оставаясь довольными собою, своими привычками и нравами! Извъстно, что большинство самообольщается и любить собственныя язвы: воть почему следуеть кое-что сказать объ этомъ предметъ; однако кратко и осторожно, такъ какъ никто не любить, когда неосторожно дотрагиваются до его язвъ. Я признаю, конечно, что въ народъ вашемъ доселъ не была вовсе забыта культура природныхъ дарованій; не доставало лишь болье тщательной. Чтобы и вы сами признали это, - если еще не признали, - я осмълюсь сравнить обработку вашихъ дарованій съ обработкою вашей земли. Что последняя у васъ возделывается, это доказываеть урожай хлъба, вина, скота; но что она воздълывается не настолько, насколько возможно, доказывають существующие до сихъ поръ пустыри, или полупустыри, и поверхностная обработка остальныхъ земель. Воть почему производство всего необходимъйшаго для жизни, (не говоря уже о предметахъ роскоши), не является столь разнообразнымъ, какъ это возможно въ такой благодатной странъ. Ни зданій, ни одеждъ, ни утвари нъть въ такомъ количествъ и совершенствъ, какъ въ другихъ странахъ; ни сель, ни мъстечекъ, ни городовъ столь-же населенныхъ; ни, наконецъ, ископаемыхъ вашихъ богатствъ-металловъ и драгоценныхъ камней, которыхъ вы не добываете собственнымъ трудомъ, оставляя ихъ другимъ для обогащенія. > Далъе: «Не ради витійства говорю я это, милые сосъди, но чтобы воодушевить васъ къ познанію своихъ достоинствъ и къ достиженію того, чего имъ еще не достаеть до полнаго совершенства. Ушамъ я не даю ничего, но стараюсь воздъйствовать на души. Докажите, прошу васъ, что ваша земля обладаетъ не однъми обширными равнинами, которыя затопляются болотными водами, но богата также и горами, и источниками живыхъ водъ, доставляющихъ превосходное орошеніе. Докажите, говорю, что у васъ дома имѣются источники не только воды, но и духовныхъ дарованій. Докажите, что вы владѣете не только рудниками золота въ нѣдрахъ земли вашей, но и рудниками мудрости въ душахъ вашихъ. Рѣшитесь мужественно стряхнуть съ себя скиескую скверну. если чтонибудь отъ нея еще осталось въ васъ, чтобы явиться, наконецъ, въ полномъ блескѣ».

# ГЛАВА П.

# Идеалъ семейнаго воспитанія.

Какъ физическое развитіе человъка продолжается до 25-лътняго возраста, такъ и его нравственное совершенствованіе требуетъ стольже продолжительнаго времени подготовки.

«Для того, чтобы человъкъ могъ развить въ себъ всъ человъческія свойства, Богъ и даль ему юношескіе годы, въ которые онъ, оставаясь неспособнымъ къ прочимъ дъламъ, оказывался бы способнымъ только къ образованію. Въ самомъ дълъ, лошадь, волъ, слонъ и прочія животныя, какъ бы ни были они велики, достигаютъ полнаго своего роста въ одинъ или два года; одинъ только человъкъ едва 20 или 30 лътъ достигаетъ этого. Если-бы кто воображалъ, что это происходитъ случайно или отъ какихъ-то постороннихъ причинъ, то этимъ онъ, дъйствительно, выказалъ бы свое тупоуміе» (Вел. дид.).

«Для изученія искусствъ, наукъ и языковъ должны быть установлены періоды времени, чтобы въ теченіи опредъленнаго числа лътъ заканчивался весь кругъ знаній (энциклопедія) и чтобы изъ этихъ мастерскихъ гуманности

выходили люди истинно-образованные и истинно благочестивые».

«Чтобы достигнуть этой цёли, мы беремь на упражненія природныхъ способностей весь юношеской возрасть, начиная съ дётства до возмужалости, именно 24 года, которые надо раздёлить на опредёленные періоды», или ступени, какихъ Коменскій находить четыре: «дётство, отрочество, юность и молодость, назначая при этомъ для каждой ступени шестилётней срокъ и особенную школу, такъ что

| I  | для | дётства    | школой         | лоно матери,                          |
|----|-----|------------|----------------|---------------------------------------|
| П  | •   | отрочества | должны         | школы грамоты, или общественная школа |
|    |     | •          | }              | роднаго языка,                        |
| Ш  | •   | юности     | <b>служить</b> | латинская школа, или гимназія,        |
| 17 | •   | молодости  | (              | академія и путешествія.               |

«Притомъ материнская школа должна быть въ каждомъ домъ; школа роднаго языка въ каждой общинъ, мъстечкъ и деревнъ; гимназія въ каждомъ большомъ городъ, академія въ каждомъ государствъ или даже въ каждой болъе значительной провинціи.

Однако мы желаемъ, чтобы въ этихъ, хотя и различныхъ школахъ преподавалось не различное, но во всъхъ одно и то же, только различнымъ образомъ, а именно все, что способно сдълать людей истинными людьми, христіанъ— истинными христіанами, образованныхъ — истинно образованными, но соотвътственно ступенямъ возраста и степени предшествующей, стремящейся все выше и выше, подготовки. Ибо учебные предметы, согласно законамъ этой естественной методы, нельзя разъединять, но слъдуетъ преподавать всегда одновременно на подобіе того, какъ ростъ дерева происходитъ всегда заразъ во всъхъ его частяхъ, одинаково какъ въ этомъ году, такъ и въ будущемъ, и такъ далъе потомъ хоть сотню лътъ, пока дерево булетъ существовать.

Различіе же въ преподаваніи будеть троякаго рода. Вопервыхъ то, что въ первоначальныхъ школахъ все будеть преподаваться въ болъе общемъ и необработанномъ видъ, а въ послъдующихъ все подробнъе и отчетливъе, такимъ же образомъ, какъ дерево съ каждымъ новымъ годомъ пускаетъ все больше корней и сучьевъ, все болъе кръпнетъ и болъе приноситъ плодовъ.

Вовторыхъ, въ первой школъ, материнской, будутъ упражняться преимущественно внёшнія чувства, чтобы дъти пріучились надлежащимъ образомъ обращаться съ окружающими ихъ предметами и различать ихъ. Въ народной школь будуть упражняться болье внутреннія чувства, воображение и память, но одновременно съ ихъ исполнительными органами, рукою и языкомъ, чрезъ чтеніе, письмо, рисованіе, пініе, счисленіе, изміреніе, взвішиваніе и закръпленіе въ памяти разнаго матеріала. Въ гимназіи будуть развиваться понимание и суждение обо всемъ, накопленномъ чувствами, матеріалъ съ помощью діалектики, грамматики, реторики и другихъ реальныхъ наукъ и искусствъ, излагаемыхъ по способу что и чпотому что. Наконецъ, академіи будуть развивать преимущественно то, что относится къ области воли. Именно, способности научающія поддерживать душевную гармонію, будеть развивать богословіе, умъ - - философія, о жизненныхъ отправленіяхъ тъла будеть заботиться медицина, о внъшнихъ благахъ юриспруденція ..

«Третье различіе будеть заключаться въ томъ, что въ низшихъ школахъ, материнской и родного языка, будутъ обучаться всъ дъти обоего пола, а въ латинской будутъ получать образованіе преимущественно тъ юноши, которые не простирають свои стремленія дальше ремесль; академіи же будутъ приготовлять будущихъ учителей и руководителей другихъ, чтобы церкви, школы и общественныя

дъла никогда не имъли недостатка въ способныхъ руководителяхъ (Велик. дид.).

Материнская школа должна «обучать и упражнять дитя въ первыя шесть лътъ его жизни»:

- 1) въ разумѣніи;
- 2) въ работъ и искусствахъ;
- 3) въ языкѣ;
- 4) въ нравахъ и добродътеляхъ;
- 5) въ благочестіи.

«Какъ много значить, чтобы ребенокъ съ первыхъ же нѣжныхъ годовъ былъ надлежащимъ образомъ воспитываемъ и пріобрѣталъ хорошія привычки, это природа съ достаточной очевидностью показываетъ намъ на другихъ вещахъ, которыя достигаютъ своего совершенства или развитія благодаря извѣстному уходу или росту. На деревѣ можно видѣть, что, какой видъ придадутъ вѣтвямъ послѣ посадки или прививки, въ такомъ видѣ онѣ потомъ являются и распространяются. Какъ родилось или обучено было въ первые годы своей жизни животное, такимъ оно и остается потомъ въ старости. Такъ бываетъ въ большиствѣ случаевъ и съ человѣкамъ, а если мы посмотримъ на естественный путь природы, то увидимъ, что дѣло не происходитъ иначе.

Ибо, хотя изъ дурно воспитаннаго въ дётстве мальчика впоследствии можетъ еще выйти что-нибудь дёльное и хорошее, — Богу вовсе не трудно и взрослаго обратить на путь или изменить совершенно, — но обычное теченіе здёшней жизни и природы рёдко являетъ нёчто иное, чёмъ то, на что съ самаго начала было направлено воспитаніе. Мало того, тёмъ уверенне ждуть утешенія на старости отъ того, къ чему стремились въ ранней юности.

Поэтому родители должны своевременно приложить къ этому руки и не откладывать воспитанія своихъ дѣтей до того времени, когда они попадуть въ руки учителей и проповъдниковъ (потому что выпрямить криво выросшее дерево и сдълать садъ изъ поросшаго терновникомъ лъса—есть почти невозможная работа); они должны сами умъть надлежащимъ образомъ обращаться со своими дътьми, чтобы послъднія, подъ ихъ руководствомъ, преуспъвали въ ростъ, въ мудрости, въ милости у Бога и любви у людей.

Но уже неоднократно было сказано, что тоть кто, хочеть быть полезнымъ Богу и людямъ, долженъ быть наставляемъ въ страхъ Божіемъ, добрыхъ нравахъ и свободныхъ искусствахъ; поэтому родители должны заложить хорошія основанія всему этому въ этой первой домашней школъ. И такъ теперь слъдуетъ показать, на что они должны обратить вниманіе въ первыя шесть лъть жизни ребенка и какія средства могутъ оказатъ имъ помощь.

- I. Благочестіе, настоящее и праведное, состоитъ въ трехъ пунктахъ:
- а) въ томъ, чтобы наше сердце вездъ стремилось къ Богу и искало Его во всъхъ Его дълахъ;
- b) чтобы, замъчая вездъ дъла рукъ Божіихъ, оно вездъ чтило Господа Бога со страхомъ, любовью и послушаніемъ;
- с) чтобы, безпрерывно такимъ образомъ памятуя о своемъ Богъ и соединяясь съ Нимъ, оно находило также въ Немъ миръ, радость и утъщеніе».
- II. Что касается до нравовъ и добродътелей, то дъти должны быть пріучены:
- а) къ умъренности, чтобы они привыкли ъсть и пить сколько нужно, и сверхъ необходимости не наъдались и не напивались;
- b) къ чистотъ и опрятности въ ъдъ, питьъ, одеждъ и при этомъ бережливости въ своихъ вещахъ;
  - с) къ почтительности относительно старшихъ, чтобы

имъть тщательное наблюдение за своими словами, поступками и взглядами;

- d) къ послушанію, чтобы быть готовыми слушаться каждаго слова своихъ родителей;
- е) крайне необходимо пріучать ихъ говорить правду, чтобы всё ихъ слова были, какъ учить Христосъ: да, да, нётъ, нётъ; лгать же и говорить не то, что есть на дёлѣ, они не должны пріучаться ни въ шутку, ни серіозно;
- f) они должны учиться справедливости, чтобы не трогать и не брать чужихъ вещей, не красть, не укрывать ихъ, не дълать ничего въ досаду кому-либо и не огорчать другихъ;
- д) они должны пріучаться къ любви и благотворительности, чтобы охотно давать и д'влиться, не быть жадными, завистливыми, недоброжелательными;
- h) очень хорошо также пріучать ихъ къ работь, чтобы они учились избъгать праздности;
- i) они должны не только учиться говорить, но и молчать, когда это необходимо, напр., когда другіе молятся или когда говорять старшіе;
- к) они должны также упражняться въ терпъніи, чтобы уже съ юныхъ лътъ, прежде нежели вкоренятся страсти, учиться переламывать и сдерживать себя;
- съ дътства же слъдуетъ ихъ пріучать съ готовностью и охотой услуживать старшимъ, что составляетъ лучшее украшеніе юности;
- m) затъмъ должна слъдовать въжливость въ манерахъ, чтобы они привътливо держались, здоровались, благодарили, давали ручку, кланялись, если имъ что-нибудь даютъ и т. д.
- n) и, чтобы они это дѣлали безъ дикихъ и глупыхъ кривляній, они должны быть пріучены къ скромности, т. е. держаться застѣнчиво и стыдливо.

Обученное этимъ добродътелямъ дитя легко обрътетъ себъ, какъ сказано про Христа, благоволение у Бога и у людей.

III. Что же касается искусствъ, то они дълятся на три разряда. Ибо въ жизни мы учимся одни вещи знать, другія—дълать, третьи—говорить, или — мы учимся все, что полезно, знать, дълать и говорить.

## А. Что касается познанія

- а) вещей природы, то шестильтнее дитя можно довести до того, что оно сумьеть назвать стихіи: землю, воду, воздухь, огонь, также дождь, сныть, ледь, свинець, жельзо и т. п., будеть различать ныкоторыя растенія и знать, что такое трава, дерево, рыба, птица, звырь, и т. п. Наконець, дитя можеть также узнать названія и работу внышнихь членовь своего тыла. Все это очень легко, а между тымь это— начало всей физики, или науки о природь.
- b) Въ оптикъ ребенокъ успъль достаточно, если онъ понимаетъ, что свътло и что темно, и знаетъ различія и названія нъкоторыхъ цвътовъ: бълаго, чернаго и т. п.
- с) Началами астрономіи обладаеть ребенокъ, если онъ умѣеть узнавать солнце и луну и вообще понимаеть, что такое звѣзда.
- d) Первые шаги въ географіи будутъ сдѣланы тогда, когда онъ будетъ знать, какъ называется то мѣсто, гдѣ онъ родился или живетъ,—деревня ли это, мѣстечко, городъ или замокъ, а также, если онъ понимаетъ, что такое поле, лугъ, гора, лѣсъ, рѣчка.
- е) Началомъ хронологіи будеть—знать, что такое часъ, день, ночь, недъля, а также зима и лъто.
- f) Началомъ исторіи,—если онъ можетъ думать о томъ, что произошло за два, за три или за четыре года передъ тъмъ, хотя бы это были совсъмъ ничтожныя происшествія,

- и, хоть и слабо, какъ бы сквозь туманъ, вспоминать объ этомъ.
- g) Въ хозяйствъ онъ долженъ знать, кто изъ челяди принадлежитъ къ дому и кто нътъ.
- h) Въ политикъ началомъ будетъ, если онъ научится понимать, что извъстное лицо въ городъ называется головой, совътникомъ или намъстникомъ, что горожане иногда собираются въ думъ.
- В. Что касается дъятельности, то нъкоторыя вещи исполняются посредствомъ духа и языка, какъ діалектика, ариеметика, геометрія, музыка, другія—посредствомъ духа и рукъ, какъ всевозможныя ручныя работы.
- а) Въ діалектикъ за первыя шесть лътъ должно быть положено такое начало, чтобы ребенокъ научился понимать, что такое вопросъ и отвътъ, и привыкъ всегда точно отвъчать на вопросъ, такъ чтобы не выходило, что одинъ говоритъ о чеснокъ, а другой—о лукъ.
- b) Основаніями ариометики діти будуть обладать тогда, когда они знають, что такое мало и что много, когда они могуть считать до двадцати и понимать, что равно и что не равно, что три больше двухъ и что, если къ одному прибавить три, то выйдеть четыре и т. п.
- с) Началами геометріи будеть, если они научатся понимать, что велико или мало, длинно или коротко, узко или широко, толсто или тонко, равнымъ образомъ, что такое пядь, локоть, сажень.
- d) Ихъ музыкой будеть умѣнье пѣть наизусть нѣсколько стиховъ.
- е) Началомъ ремесла если они умъютъ что-нибудъ сръзать, обчистить, привязать, развязать, сложить и т. п., какъ обыкновенно это дълаютъ дъти.
  - С. Что же касается ръчи, то производить ее языкъ,

который формируется и отшлифовывается посредствомъ грамматики, риторики и поэзіи.

- а) Грамматикой для первыхъ шести лѣтъ будетъ, если ребенокъ все, что онъ понимаетъ, можетъ ясно и толково выразить на своемъ родномъ языкѣ.
- b) Риторика въ этомъ возрастъ заключается въ томъ, чтобы до нъкоторой степени употреблять жесты, насколько ихъ даетъ природа, и подражать тропамъ и фигурамъ, которыя онъ слышитъ.
- с) Началомъ поэзіи будеть—заучиванье наизусть нѣкоторыхъ стихотвореній или риемъ («Материнская школа», переводъ съ нѣмецкаго Адольфа и Любомудрова).

Какими средствами можно достигнуть всего этого, Коменскій показываеть въ остальныхъ главахъ «Материнской школы», но и кромъ указываемыхъ различными педагогами средствъ здёсь конечно могутъ быть приложены всъ средства, какія подскажеть родителямь и воспитателямъ разумная любовь къ детямъ, природный тактъ и опытность въ дълъ воспитанія. Коменскій говорить, что такая «Материнская школа» должна быть въ каждой семьъ, но много ли у насъ въ настоящее время такихъ семействъ, гдъ бы прилагалась столь общирная и стройная система воспитанія и обученія, какую рекомендуєть Коменскій? Если и найдутся такія семьи, гдъ занимаются умственнымъ развитіемъ ребенка до 6 лътъ, то нравственнаго и религіознаго воспитанія почти нигдъ не дается въ той мъръ, какъ этого требуетъ Коменскій. Въ общественныя школы поступають у насъ дъти 10-ти лътъ и между ними лишь какъ ръдкое исключение можно встрътить дътей, получившихъ строгое нравственное и религіозное воспитаніе. Между тъмъ какую огромную отвътственность передъ самими дътьми, передъ всъми людьми и Богомъ возлагаетъ на родителей и воспитателей Коменскій, объ-

являя свой «самый върный выводъ: мы остаемся на всю жизнь такими, какими насъ сдёлало отроческое воспитаніе»! Если и возможно отложить до болье зрылаго возраста умственное образование дътей, то никакъ нельзя сказать этого о нравственномъ и религіозномъ воспитаніи, такъ какъ, лишь ребенокъ начинаетъ жить и сознавать свои потребности, онъ тотчасъ приходитъ въ столкновение съ окружающимъ міромъ и вырабатываеть себ'в изв'єстный образъ дъйствій, характерь и нравственныя наклонности, и съ каждымъ днемъ все это развивается и укръпляется въ ширь и глубь... Однимъ словомъ образуется, растетъ и укрыпляется нравственная личность ребенка, и надо думать, что здёсь это происходить быстрёе, чёмъ въ развитіи тълеснаго организма, потому что слишкомъ трудно, даже невозможно бываетъ перевоспитать ребенка. Какъ при развитіи тъла мы наблюдаемъ одновременное развитіе всёхъ болёзней и искривленій, если противъ нихъ не принимается мёрь, такъ точно происходить и съ нравственной личностью человъка: и здъсь всякое уклонение и искривленіе будеть развиваться и укрыпляться вибсты съ ростомъ и развитіемъ нравственной личности человъка. Большое несчастіе людей заключается въ томъ, что нравственныя бользни дътей менье замътны, чъмъ тълесныя, и не вызывають въ насъ такихъ же опасеній за жизнь ребенка, какъ телесныя болезни; но это происходить отъ того, что сами родители слишкомъ далеки отъ нравственнаго совершенства и потому нравственные недостатки дътей имъ не кажутся очень вредными и опасными, и часто даже остаются незамъченными, какъ будто и въ самомъ дълъ, человъкъ не долженъ быть также здоровымъ нравственно, какъ и тълесно, какъ будто невоздержаніе, ложь, несправедливость и пр. не составляють для людей такого же, если не большаго, несчастія, какъ и золотуха, грыжа, дифтерить и проч. Разница между твлесными и душевными недостатками и бользнями заключается къ нашей невыгодъ и въ томъ, что первые временны и большею частью излъчимы, а вторые постоянны и большею частью неизлъчимы. Поэтому правъ Коменскій, говоря: «тъ родители не удовлетворяють своему назначенію, которые учать своихъ дътей только тому, какъ они должны ъсть, пить, ходить, говорить, одъваться и т. п., потому что всъ эти вещи касаются только тъла, которое не есть самъ человъкъ, но только хижина человъка; въ немъ обитаетъ хозяинъ (т. е. разумная душа), о которомъ мы должны больше заботиться, нежели о внъшнемъ покровъ нашего жилища.

Плутархъ хорошо сказалъ о тъхъ родителяхъ, которые желали своимъ дътямъ тълесной красоты, здоровья, богатства и почестей и пріучали ихъ къ въжливости, но мало заботились о томъ, чтобы ихъ души украшены были добродътелями, — что они держали въ больщемъ почетъ башмакъ, нежели ногу».

Невозможно статистическими данными доказывать, сколько у насъ семей. Въ которыхъ выполняются эти требованія Коменскаго, но едва ли много найдется такихъ родителей, которые въ воспитании дътей руководятся подобными правилами, и конечно немного такихъ, которые могуть сказать, что они по мере силь выполняють эти требованія, иначе не съ такими детьми приходилось бы намъ имъть дъло въ школъ. Многіе родители говорять, что школа развращаеть ихъ дътей, но вопервыхъ не школьныя стены и не педагоги развращають детей, а товарищи, т. е. дурно воспитанныя дети, поступающія въ школу; вовторыхъ, хорошо воспитанный ребенокъ не восприметь нравственной порчи, а скорбе осудить ее въ своихъ товарищахъ, пожалбетъ ихъ и постарается оказать и на нихъ доброе вліяніе. Въ школахъ можно бываетъ

наблюдать, какъ дъти изъ хорощихъ семей съ хорошимъ нравственнымъ воспитаніемъ выдёляются изъ массы небрежно воспитанныхъ и нравственно испорченныхъ товаришей и всегда остаются для нихъ хорошимъ примъромъ и ихъ нравственнымъ зеркаломъ. Спросите любого педагога, много ли такихъ дътей поступаетъ въ школу, и онъ вамъскажеть, что такія дети въ школе составляють редкость. Больше встрвчается двтей, неиспорченныхъ нравственно, но и не получившихъ правильнаго и строгаго нравственнорелигіознаго воспитанія, т. е. дътей съ неустойчивою нравственностью; такія дъти конечно могуть подпасть хорошему или дурному вліянію товарищей, а такъ какъ дурныхъ товарищей больше, чёмъ хорошихъ, то является и большая опасность дурного вліянія, чёмъ хорошаго. этому родители дорожащіе нравственностью своихъ д'ятей. не должны отдавать ихъ въ школу, пока не будуть увърены въ ихъ нравственной устойчивости.

«Нътъ ничего труднъе, какъ перевоспитать дурно воспитаннаго человъка», говоритъ Коменскій, и далье: отсюда такой необходимый выводь: если противъ испорченности человъческаго рода должно примънить врачеваніе, то оно должно производиться, главнымъ образомъ, путемъосторожнаго и тщательнаго воспитанія юношества» (Введ. къ Вел. дид.).

«Блаженной памяти Филиппъ Меланхтонъ, разсказываетъ Коменскій въ первой главъ «Материнской школы», когда приходилъ въ школу, въ среду юношей, обыкновенно снималъ шляпу и обращался къ нимъ съ такимъ привътствіемъ: здравствуйте, достопочтенные господа пасторы, доктора, лиценціаты, суперинтенденты, здравствуйте, высокоуважаемые, мудрые, знаменитые, ученые, господа бургомистры, намъстники, судьи, канцлеры, секретари, магистры, профессора и пр. Когда же присутствовавшіе приняли это

привътствіе за насмъшку, онъ отвъчаль: «Я вовсе не шучу: я вижу въ этихъ дътяхъ не то, что они теперь, а то, къ чему они должны быть воспитаны и научены, и я увъренъ, что изъ этой толпы выйдетъ нъсколько такихъ мужей, хотя, безъ сомнънія, есть уже среди нея высъвки и мякина». «Однако, продолжаетъ Коменскій, должно думать не о томъ только, чъмъ они будутъ потомъ и чъмъ должны быть, но и о томъ, что они теперь, именно драгоцънное сокровище Господа Бога и родителей».

«Жизнь человъческая не зависить отъ изобилія его имънія, сказаль Христось (Лук. 12, 15); ибо пища не питаеть человъка, и повязка не исцъляеть, и одежда не согръваеть, если Богъ лишаеть Своего благословенія (Второз. 8, 3; Премудр. 16, 12. 26). Но при дътяхъ и ради дътей всегда пребываеть благословеніе Божіе, чтобы ихъ можно было пропитать и поддержать. Если Богъ заботится о воронятахъ, когда они вопіють къ Нему, то насколько больше Богъ заботится о дътяхъ, представляющихъ Его подобіе? Поэтому справедливо сказалъ докторъ Лютеръ: Не мы питаемъ дътей, но дъти питають насъ, ибо ради ихъ невинности Богъ даетъ намъ все необходимое, и мы, старые гръшники, кормимся около нихъ».

## ГЛАВА ІІІ.

## Завъты общественнаго воспитанія и просвъщенія.

Второе шестилътіе Коменскій отдаетъ школъ родного языка, «или народной школъ.

«Школа родного языка должна имъть задачей и цълью научить всъхъ дътей отъ шестого до двънадцатаго включительно (или 13-го) года жизни тому, чъмъ они могли

бы пользоваться цёлую жизнь. Именно она должна научить ихъ:

- бъгло читать на родномъ языкъ все, какъ печатное, такъ и написанное;
- П) писать сперва правильно, потомъ скоро, наконецъ, точно, согласно существующимъ въ грамматикъ родного языка правиламъ, которыя надо излагать въ самой популярной формъ; къ нимъ должны примыкать упражненія;
- III) считать цифрами и на счетахъ, смотря по надобности;
- IV) искусно изм'врять всякаго рода протяженія: длину, ширину, разстоянія и т. д.;
- V) пъть всъ употребительныя мелодіи, а болъе способныхъ учениковъ научить также началамъ художественной музыки;
- VI) знать наизусть почти всё псалмы и священныя пъснопьнія, которыя имьють повсемьстное употребленіе въ церкви, чтобы ученики, воспитанные въ прославленіи Бога, умьли (какъ говорить Апостоль) самихъ себя поучать и увъщевать чрезъ псалмы, хваленія и духовныя пъсни, и могли воспьвать ихъ, благодаря Бога въ сердцахъ своихъ.
- VII) Кромъ катехизиса дъти должны знать самымъточнымъ образомъ библейскую исторію и важнъйшія изреченія изъ всего Св. Писанія, такъ чтобы могли ихъ повторять вслухъ.
- VII) Нравственное ученіе, сведенное въ правила и поясненное примърами сообразно степени понятливости въ этомъ возрастъ, они должны помнить, понимать и цривыкать прилагать его въ своей дъятельности.
- IX) Относительно домоводства и государственнаго устройства достаточно, если они узнають столько, сколько

это необходимо для пониманія того, что они видять ежедневно совершающимся дома и среди граждань.

- X) Они должны также хорошо знать въ самыхъ общихъ чертахъ исторію, именно: о сотвореніи міра, грѣхопаденіи, искупленіи и управленіи міра мудростію Божіею, вплоть до настоящаго времени.
- XI) Изъ космографіи они должны знать главное; именно объ округлости неба, о шарообразности висящей въ срединъ его земли, объ окружающемъ ее океанъ, о разнообразныхъ изгибахъ морей и ръкъ, о частяхъ свъта, о главныхъ государствахъ Европы; но особенно они должны изучить города, горы, ръки собственнаго своего отечества, а также и другія достопримъчательности.
- XII) Наконецъ, относительно механическихъ искусствъ они должны знать почти все хотя въ общихъ чертахъ, чтобы не быть грубыми невѣждами въ томъ, что совершается въ человѣческихъ дѣлахъ, или, по крайней мѣрѣ, съ тою цѣлью, чтобы впослѣдствіи легче проявилась природная склонность, къ чему каждый преимущественно имѣетъ стремленіе.

Если все это будетъ искусно приведено въ исполненіе въ этой народной школѣ, то не только тѣ юноши, которые поступять въ латинскую школу, но также и тѣ, которые, разойдясь по выходѣ изъ народной школы, займутся земледѣліемъ и ремеслами, нигдѣ не встрѣтятъ ничего настолько новаго для себя, о чемъ они не получили бы понятія уже въ школѣ; поэтому, съ чѣмъ бы каждому изъ нихъ потомъ ни приходилось имѣть дѣло по своему занятію, что бы ему ни пришлось услышать въ собраніяхъ ли, по случаю богослуженія, или гдѣ-нибудь въ другомъ мѣстѣ, что бы, наконецъ, ни прочиталъ онъ въ какихълибо книгахъ, все это будетъ для него не что иное, какъ или болѣе полное разъясненіе уже раньше узнаннаго или

болѣе подробное развитіе его, и они на самомъ дѣлѣ испытаютъ свою способность правильнѣе и понимать, и дѣйствовать, и судить обо всемъ этомъ.

Для достиженія этой цъли должны служить слъдующія средства.

- I) Всю массу учениковъ народной школы, которую приходится удерживать при этихъ занятіяхъ въ продолженіе 6 лѣтъ, надо раздѣлить на 6 классовъ (которые, на сколько можно, должны занимать и особыя помѣщенія), чтобы не мѣшать другъ другу.
- II) Въ каждомъ классъ должень быть спеціально назначенный для него учебникъ, который бы исчерпывалъ собою все, относящееся къ этому классу (весь матеріалъ, относящійся къ наукъ, нравственности и благочестію), для того, чтобы не было надобности сверхъ того ни въ какихъ другихъ книгахъ, пока дътей будутъ вести въ этихъ рамкахъ, и чтобы они въ тоже время съ помощью этихъ книгъ могли безъ уклоненій быть доведены до цъли. Ибо эти книги должны исчерпывать весь родной языкъ, т. е. всъ наименованія тъхъ предметовъ, какія дъти способны понять по своему возрасту, точно также главнъйшіе и употребительнъйшіе способы выраженія.

Соотвётственно числу классовъ должно быть и шесть книжекъ, различающихся между собой не столько матеріаломъ, сколько формой. Ибо всё онъ будутъ толковать обо всемъ, но каждая предшествующая будетъ предлагать болье общее, болье знакомое, болье легкое, а каждая послъдующая будетъ вести разсудокъ къ болье спеціальному, къ менье знакомому и болье трудному, или сообщать какой-нибудь новый способъ разсмотренія тёхъ же самыхъ предметовъ, чтобы доставить умамъ новое развлеченіе, какъ это вскорь будетъ видно.

Ибо надо заботиться о томъ, чтобы все здёсь было

приспособлено къ наклонностямъ дѣтей, которыя по своей природѣ стремятся къ пріятному, забавному и веселому, а отъ серьезнаго и строгаго обыкновенно отвращаются. Слѣдовательно, для того чтобы серьезное, хотя бы нѣкогда и очень полезное, не только изучалось, но и изучалось легко и съ удовольствіемъ, слѣдуетъ всегда съ полезнымъ соединять пріятное, чтобы этой какъ бы постоянной приманкой привлекать умы и завлекать ихъ туда, куда мы хотимъ» (Велик. дид.).

Если мы припомнимъ, что по желанію Коменскаго такая шестикласная народная школа должна быть въ каждомъ селеніи, то будеть ясно, какъ еще далеки мы отъ исполненія зав'ятовъ Коменскаго; если сравнимъ курсъ его народной школы съ курсомъ нашихъ народныхъ школъ, то и въ этомъ отношеніи еще нужно желать многаго. Мы какъ будто боимся, чтобы нашъ мужикъ не сталъ слишкомъ уменъ и образованъ, а потому и съуживаемъ курсъ народной школы простой грамотностью, которая затёмъ скоро и утрачивается за неимѣніемъ пищи и потребности въ дальнъйшемъ образованіи. Коменскій соглашается съ мыслью что тъ юноши, которые не выкажуть стремленія къ дальнъйшему образованію, ограничатся народной школой и обратятся къ земледълію и ремесламъ. Съ другой стороны, Коменскій принимаеть въ свою «Школу всемудрости» 12летнихъ мальчиковъ, уменощихъ только читать. Курсъ народной школы не настолько важенъ и обширенъ, чтобы дъти подготовляющіяся къ высшему образованію, посвящали этому курсу шести-лътній періодъ времени. У насъ этотъ курсъ отчасти проходится въ приготовительномъ классъ, отчасти въ самой гимназіи и, вообще, удобно соединяется съ гимназическимъ. Къ нашей средней общеобразовательной школь близко подходить курсь «Латинской школы» Коменскаго.



- «Цънями ея мы назначаемъ полное усвоение всего круга искусствъ и четырехъ языковъ т. е. мы должны, надлежащимъ образомъ проведя дътей черезъ эти классы, сдълать ихъ:
- I) грамматиками, способными дать отчеть во всёхъ явленіяхъ языка, притомъ относительно латинскаго и роднаго языка.—въ совершенствъ, а относительно греческаго и еврейскаго—въ предълахъ надобности;
- II) діалектиками, искусными въ составленіи опредъленій, раздъленій, въ составленіи и разръшеніи умозаключеній;
- III) реториками или ораторами, умъющими изящно говорить о каждомъ данномъ предметъ;
  - IV) ариеметиками и
- V) геометрами, какъ въ виду разнообразныхъ требованій жизни, такъ и по той причинъ, что эти науки особенно возбуждають и изощряють умъ для другихъ занятій;
  - VI) музыкантами практиками и теоретиками;
- VII) астрономами, знающими, по крайней мъръ, основы науки, именно ученіе о шарообразности земли и астрономическія вычисленія, такъ какъ безъ этихъ знаній для нихъ будеть не ясно не только естествовъдъніе, но и географія и даже въ большей своей части исторія.

Это и есть тѣ пресловутыя семь свободныхъ искусствъ, знаніе которыхъ необходимо, какъ думаетъ публика, для магистра философіи. Но наши ученики, чтобы достигнутъ высшаго знанія, должны быть сверхъ того

VIII) естествовъдами, способными понимать устройство вселенной, свойство элементовъ, отличительные признаки животныхъ, свойства растеній и металловъ, строеніе человъческаго тъла и т. д., не только вообще, какъ эти предметы существуютъ сами по себъ, но и въ примъненіи ихъ къ нашимъ потребностямъ, что составитъ содержаніе медицины, земледълія и механическихъ искусствъ;

- IX) географами, которые могли бы представить себъ въ умъ картину земной поверхности, морей съ островами, ръкъ, государствъ и т. д.;
- Ц) хронологами, которые помнили бы теченіе в'єковъ отъ начала міра, со всёми ихъ подразд'єленіями;
- XI) историками, которые умъли бы перечислить большую часть достопримъчательныхъ перемънъ въ жизни рода человъческаго, главныхъ государствъ и Церкви и всевозможные обычаи и судьбы народовъ и людей,
- XII) этиками, которые умъли бы точно наблюдать роды и различія добродътелей и пороковъ и послъднихъ избъгать, а первымъ подражать, имъя не только общее понятіе о нихъ, но и частное въ ихъ отношеніи къ домашней, государственной, церковной жизни и т. д.
- XIII) Наконецъ, мы желаемъ, чтобы они сдълались богословами, которые бы не только знали ссновы своей въры, но и умъли защищать ее на основании Писанія.

Во всемъ этомъ юноши, по окончаніи этого шестилѣтняго курса ученія, должны оказаться если не совершенно свѣдущими (ибо, съ одной стороны, полное совершенство недоступно юношескому возрасту, такъ какъ для подкрѣпленія теоріи практикою имъ необходимъ болѣе продолжительный опытъ, а съ другой стороны, невезможно въ продолженіе какихъ-нибудь шести лѣтъ исчерпать океанъ знаній), то, по крайней мѣрѣ, имѣющими твердыя основы для будущаго, такъ сказать, совершеннаго знанія (Велик. дид.).

Къ программъ латинской школы близко подходитъ другое, впослъдствіи написанное Коменскимъ, сочиненіе «Школа всемудрости», это и есть та общеобразовательная средняя школа, которую представляютъ собою нынъшнія гимназіи. «Школа всемудрости» принимаетъ учениковъ, уже умъющихъ читать, и держитъ ихъ до 17 или даже

19-лътняго возраста въ продолжение 7 лътъ, раздъляясь на семь классовъ.

«Мы желаемъ школы мудрости, и притомъ всеобщей мудрости, пансофической школы, т. е. мастерской, гдъ всъ допускаются до образованія, обучаются всъмъ предметамъ, нужнымъ для настоящей и будущей жизни и притомъ въ совершенной полнотъ. И все это должно вестись столь надежнымъ путемъ, чтобы изъ обучавшихся въ ней не нашлосъ никого, кто бы совершенно ничего не зналъ о вещахъ, совершенно ничего не понималъ, и не былъ въ состояніи сдълать върнаго и необходимаго примъненія того, чему научился, или не умълъ бы чего-нибудь выразить какъ слъдуетъ.

Мы желаемъ, чтобы всѣ получили такое образованіе, чтобы всякій, кто родился человѣкомъ, т. е. созданъ по подобію Божію и предназначенъ Богомъ для вѣчнаго блаженства, но призванъ слѣдовать среди бурь житейскихъ, былъ предохраненъ отъ опасностей и метаній въ различныя стороны, и такъ не погибъ на вѣки, сбившись съ пути къ пристанищу вѣчнаго покоя. Въ этомъ все главное для каждаго человѣка (Эккл. 12,13). Этого всѣ должны беречься больше всего (именно вѣчныхъ опасностей для души), котя невозможно всѣмъ дойти до того, чтобы изучить всѣ подробности истины и добра (ибо онѣ безконечны), но всѣ могутъ понять ихъ и наслаждаться ими.

Мы желаемъ, чтобы новички мудрости были обучаемы всѣмъ вещамъ, вопервыхъ, чтобы духъ исполнился свѣта познанія тѣхъ вещей, незнаніе которыхъ можетъ быть вреднымъ. Руки вмѣстѣ съ другими силами должны быть сдѣланы способными на всякое хорошее дѣло; языкъ, наконецъ, долженъ обладать приличнымъ для него краснорѣчіемъ.

Мы желаемъ, чтобы умамъ внъдрена была вся сово-

купность лучшаго изъ всей области знанія, чтобы ничего не существовало на небѣ, на землѣ, въ водѣ или въ глубинахъ земли, ничего въ тѣлѣ человѣка и въ душѣ его, ничего также въ Священномъ Писаніи, ничего также въ ремеслахъ, въ сельскомъ хозяйствѣ, въ государственной жизни, въ церкви, ничего, наконецъ, въ жизни, въ стремленіяхъ нашихъ и въ самой вѣчности такого, чего бы основательно не постигали юные кандидаты мудрости, чтобы они все необходимое знали, все понимали, знали истинное и спасительное употребленіе всего, чтобы такимъ образомъ душа каждаго изъ нихъ стала точнымъ подобіемъ всевѣдущаго Бога, свѣтозарнымъ заркаломъ Его школы, истиннымъ представленіемъ міра.

Къ изученію надо присоединить исполненіе, въ которомъ должно упражнять нашихъ учениковъ, т. е. къ познанію вещей требуется прибавить активную ділтельность. Безъ этой дъятельности человъкъ, даже и знающій вещи, будеть среди нихъ неумъло вращаться, незнакомый съ искусствомъ, онъ будетъ представляться неспособнымъ и вслъдствіе этого негоднымь для житейской дъятельности. Чтобы подобнаго не случилось съ учениками пансофической школы, ради этой высокой цёли она прибавить требованіе, чтобы никто изъ обучавшихся въ ней не быль выпускаемъ, прежде чъмъ онъ будетъ хорошо пріученъ къ тъмъ видамъ дъятельности, которые требуютъ особенной предусмотрительности. Чтобы наши ученикн въ мъстъ обученія учились не для школы, а для жизни, отсюда должны выходить юноши дъятельные, ко всему приготовленные, искусные, прилежные, люди, которымъ современемъ можно будетъ безъ опасенія ввърить всякое житейское дёло. Если бы были подобныя школы, и при томъ въ каждой общинъ, то это было бы вообще противоядіе противъ лѣности и неумѣлости и даже противъ нестроенія, горькой бѣдности, нечистоты. Въ особенности это будетъ достигнуто тогда, когда школы эти сверхъ того привыкнуть—какъ и должно быть на самомъ дѣлѣ—подобнаго рода дѣятельности украшать честными нравами и для всѣхъ пріятнымъ обращеніемъ и станутъ увѣнчивать все это богобоязненностью, сердцемъ, пламенѣющимъ любовью къ Богу и готовностью проводить жизнь угоднымъ Богу образомъ.

Последнее, къ чему стремится пансофическая школа, это — усовершенствовать языкъ всёхъ на столько, чтобы довести его до пріятной річистости. И это должно выразиться не только въ обладании какимъ-нибудь мъстнымъ наръчіемъ, но (кромъ родного языка) также и въ обладаніи тремя языками Библіи: датинскимъ, греческимъ и еврейскимъ. Латинскимъ потому, что этотъ языкъ въ настоящее время считается первымъ образовательнымъ средствомъ и связью между народами; греческимъ потому, что онъ родственъ латинскому, который не можетъ быть вполнъ понять безъ него, преимуществено же потому, что онъ служить охраненію и истолкованію тайнь Новаго Зав'єта; что касается еврейскаго языка, то нечего и говорить о томъ, что сынамъ церкви онъ служитъ для пониманія Ветхаго Завъта и никоимъ образомъ не можетъ быть исключенъ изъ пансофическихъ занятій.

Къ этому мы прибавимъ: все это въ пансофической школѣ должно быть изучаемо, дѣлаемо, устраиваемо вообще, при томъ съ легкостью и обезпеченностью въ успѣхѣ, такъ чтобы, на подобіе механическихъ мастерскихъ, ничего въ ней не дѣлалось насильственно, но все происходило бы естественнымъ путемъ, и чтобы впослѣдствіи каждый ученикъ становился мастеромъ.

Высказавъ свои желанія относительно пансофической школы, покажемъ теперь, почему она должна быть устроена

по законамъ истиннаго христіанства. Ибо что такое христіанство? Развѣ оно не ясный свѣтъ въ нашихъ серпцахъ, озаряющій насъ, дабы просвътить насъ познаніемъ славы Божіей (2 Корине. 4, 6)? Разв' оно не слово Божіе, открывающее глаза слъпымъ, чтобы они обратились отъ тьмы къ свъту. (Дъян. 26, 18)? Развъ оно не знаніе христіанъ, угодное Господу знаніе, руководимое Христомъ, въчная премудрость Бога, который одинъ зналъ, что подобаетъ намъ знать и не знать, и который сумблъ и могъ положить предъль нашему христіанскому всезнанію, ограниченному человъческимъ невъдъніемъ? Ибо посредствомъ естественнаго свъта, который, какъ свътъ истинный, просвъщаетъ всякаго человъка, приходящаго въ міръ (Іоан. 1,9), посредствомъ свъта своего закона (ибо законъ есть свътъ, Притч. Сол. 6,23), наконецъ посредствомъ всего того, что Онъ, живя среди людей, показалъ имъ словомъ и дъломъ, -- Онъ научилъ насъ облекаться въ новыхъ людей и обновиль по образу Того, который насъ создалъ (Колос. 3,10).

«Школъ, устроенныхъ по этимъ законамъ еще нътъ, но ихъ необходимо устроить», говоритъ Коменскій.

«Необходимость этого становится очевидной, если только мы не желаемъ быть неблагодарными передъ Богомъ, который призвалъ насъ изъ мрака къ своему дивному свъту (1 Петр. 2,9), если мы напротивъ желаемъ отовсюду собирать лучи свъта и заставить ихъ падать съ однихъ на другихъ и наконецъ на всъхъ, чтобы всъ мы стали сынами свъта, свътомъ въ Господъ (Лук. 16,8, Ефес. 5,8). Если мы этого желаемъ, то учрежденіе все общихъ мастерскихъ свъта необходимо.

Необходимость учрежденія пансофическихъ школь становится еще очевиднъе, когда мы представляемъ себъ опасность, возникающую отъ пренебреженія вещью столь

Такъ какъ безъ полнаго свъта значительной пользы. нельзя вполнъ познавать вещи, а безъ полнаго познанія нельзя избирать лучшаго, то безъ серьезнаго выбора не можеть быть серьезной дъятельности, и безъ серьезныхъусилій и труда мы не можемъ достигнуть своей цъли. Слъдовательно, чтобы достигнуть нашей цъли — блаженства, мы должны вызвать надлежащую деятельность; чтобы дъятельность была надлежащей, мы должны стремиться къ тому, чтобы нашъ выборъ не уклонялся въ сторону, а для того необходимо дать ясное понимание вещей; до пониманія же ничто не доходить, прежде чемъ дойдетъ до чувствъ. И такъ, незнаніе вещей (первый источникъ всякаго человъческаго несчастія и испорченности, какъ говорить о томъ слово Божіе: истреблень будеть народъ мой за недостатокъ въдънія — Осія 4,6) слъдуетъ всячески удалять изъ человъческихъ умовъ и возжигать имъ всеобщій свёть, въ которомъ все можно видёть ясно и въ которомъ доброе отличается отъ злого, чтобы люди избъгали послъдняго и стремились въ первому».

Занятія въ «Школѣ всемудрости» Коменскій дѣлить на главныя, второстепенныя и третьестепенныя.

«Главныя занятія суть тѣ, которыя заключають въсебѣ сущность, ядро и содержаніе мудрости, краснорѣчія и благопристойности, равно какъ благочестія; таковы занятія языками, философіей и богословіемъ. Занятія второстепенныя—тѣ, которыя служатъ для главныхъ лишь вспомогательными занятіями и нужны не столько для самого существованія, сколько для пристойнаго существованія; таково занятіе исторіей, при которомъ дѣло не въ изученіи общихъ, опредѣленно установленныхъ вещей, а въ собираніи особенныхъ случаевъ, и мн. др. Подъ занятіями третьей степени я разумѣю заботу о вещахъ, не дающихъничего для мудрости, краснорѣчія, добрыхъ нравовъ и

благочестія, но весьма способствующихъ свѣжести здоровья и бодрости духа; таковы, напримѣръ, различныя развлеченія, игры и т. п. Но такъ какъ ничто изъ этого не должно быть устранено изъ пансофической школы, то все слѣдуетъ такимъ образомъ устроить, чтобы ничто не встрѣчало въ другомъ помѣхи, а напротивъ одно бы помогало другому.

Главныя занятія должно ставить на первомъ мъстъ и вести: I во всъхъ классахъ, II постепенно и III по одному и тому же методу.

Если я говорю: во всёхъ классахъ, то я требую, чтобы у учениковъ всегда и вездё совершенствовались:

- 1) Чувства для все болѣе и болѣе совершеннаго наблюденія вещей;
- 2) разумъ для все болѣе и болѣе глубокаго проникновенія въ предметъ;
  - 3) память для все лучшаго и лучшаго усвоенія;
- 4) языкъ для того, чтобы понятое умъть высказывать все лучше и лучше;
- 5) руки, чтобы со дня на день искуснъе выдълывать то, что нужно;
- 6) духъ, чтобы лучше и лучше перенимать и воспроизводить все, что достойно уваженія и
- 7) сердце, чтобы пламеннъе любить и призывать все святое.

Къ второстепеннымъ занятіямъ Коменскій, кромѣ исторіи, причисляетъ умственныя занятія, устроенныя по доброму желанію и внѣочередныя задачи, предоставляемыя нѣкоторымъ внѣ обычныхъ уроковъ. Изъ третьестепенныхъ занятій Коменскій особенно рекомендуетъ игры, сопровождаемыя движеніемъ, и театральныя представленія, для которыхъ онъ самъ составлялъ пьесы.

Великій педагогь не только предъявляль свои требо-

ванія къ воспитанію дітей, но заботился и объ ихъ выполненіи. Зам'вчая недостатки современныхъ школь, предложиль и мъры къ исправленію; самъ принималь на себя преподаваніе и руководство школами, составляль учебники для разнаго рода школъ по всъмъ предметамъ, наконецъ изобръть и разработаль во всъхъ подробностяхъ свой честественный методъ обучения. Написавъ частавленіе родителямъ и нянькамъ, чтобы они хорошо знали и понимали свои обязанности», онъ даетъ имъ и «книжку съ картинками, которую можно иногда давать въ руки самимъ дътямъ»; это его знаменитый «Міръ въ картинкахъ», который и до сихъ поръ составляетъ въ раздичныхъ передълкахъ и подъ различными названіями книгу, необходимую въ каждой грамотной семьв. Для школы родного языка онъ составилъ шесть учебниковъ сообразно съ ея шестью классами; но эти учебники не были имъ изданы.

Съ тщательною предусмотрительностью Коменскій вникаетъ не только во внутреннюю жизнь школы (см. «Правила благоустроенной школы и «Объ изгнаніи лізни изъ школъ»), но и на внъшнее благоустройство ея: онъ укавываетъ даже, какими изреченіями, таблицами, художественными картинами и барельефами должна быть снабжена и украшена каждая классная комната. Предъявивъ свою программу «Школы всемудрости», Коменскій присоединяеть къ ней «Разъясненіе», въ которомъ доказываеть возможность и способы осуществленія этой программы. «Если мы съ помощью метода добьемся того, чтобы работа учащихся уменьшилась, ихъ отвращение уничтожилось, ихъ бодрость оживилась, то я вполнъ увъренъ, что даже и для посредственныхъ головъ въ теченіе семи лътъ все это будеть доступно». Скажите вы, которые черезь 200 слишкомъ лътъ руководите обучениемъ въ нашихъ

школахъ, скажите откровенно, многое ли сдълано вами для выполненія этихъ, столь естественныхъ и справедливыхъ требованій великаго педагога? Скажите, много ли у васъ построено свътлыхъ, просторныхъ и привлекательныхъ снаружи зданій для школъ? Много ли у васъ искренно и всецъло преданныхъ своему высокому призванію, нравственно безукоризненныхъ педагоговъ?

Сущность каждой школы, ея душу, представляють собой конечно учителя, и Коменскій ясно сознаваль, что въ ихъ рукахъ судьба изобрѣтаемыхъ имъ методовъ, составляемыхъ имъ учебниковъ и программъ, устраиваемыхъ имъ школъ.

«Сознаюсь, что, постиная нткоторыя школы, я удивлялся и собользноваль, видя, какъ неискусно велось дъло обученія. Именно я зам'єтиль, какъ иные учителя весь свой авторитеть основывають на томъ, чтобы какъ можно меньше говорить съ учениками, но ходить взадъ и впередъ подобно нѣмымъ статуямъ и швырять имъ задаваемые уроки, все равно какъ собакамъ кости, которыя онъ гложуть; какъ они въ концъ концовъ, если работы выходять неудачными, приходять въ бъщенство. Что иное, какъ не подавлять естественную наклонность? сильственно вызывать отвращение къ занятіямъ? Ты идоль: у тебя есть языкъ, и ты не говоришь? у тебя есть уши, и ты не слышишь? у тебя есть глаза, и ты не видишь? ты хочешь, чтобы теб' поклонялись? Ты не можешъ стать богомъ для своихъ, если не перестанешь быть истуканомъ; ты не можешь действовать какъ учитель, если ты не станешь поступать какъ отецъ (Воскресшіи Форцій, или объ изгнаніи лёни изъ школь)».

«Подыскать подходящихъ ученыхъ или учителей, которымъ по силъ столь великая задача,—вотъ что будетъ трудно. Ибо подобно тому какъ ни одна вещь не можетъ сдёлать ничего иного, какъ то, что есть она сама (бёлое—обёлить, тяжелое—придавить, холодное—застудить), такъ никто не можеть сдёлать людей мудрыми, исключая мудраго, никто краснорёчивыми, исключая краснорёчиваго, никто нравственными или благочестивыми, исключая нравственнаго или благочестиваго, никто математиками, естественниками или метафизиками, исключая свёдущаго въэтихъ наукахъ, словомъ: никто не можетъ сдёлать другого пансофомъ-всемудрымъ, исключая того, кто самъ пансофъ. Слёдовательно, надобно сыскать мудрецовъ, краснърёчивыхъ ораторовъ, математиковъ, метафизиковъ, словомъ людей всемудрыхъ, которые стояли бы во главё пансофической школы: особенно вождь всёхъ учителей, директоръ, долженъ быть высшимъ руководителемъ.

Но гдѣ искать намъ такихъ людей? изъ какой страны намъ ихъ выписать? Мое мнѣніе на счетъ этого можетъ быть ясно изъ того, что я сказалъ нѣсколько выше: въ вашемъ собствечномъ домѣ найдете вы тѣхъ, кого вы должны выбрать, привлеките ихъ изъ своего народа, они будутъ вѣрными проводниками нашихъ къ этому нашему предпріятію. Но можно ли и на нихъ расчитывать? Я непоколебимо того убѣжденія, что не будетъ недостаткъ въ людяхъ, которые будутъ ждать себѣ этого дѣла во славу Божію.

Надежду свою я основываю на трехъ доводахъ. Вопервыхъ, я допускаю это вслъдствіе особаго свойства пансофическаго метода, обладающаго способностью создавать себъ свои орудія и самыхъ рабочихъ для пожинанія плодовъ этими орудіями. (Если мы не совершенно обманываемся, то возможно и даже необходимо, чтобы пансофы рождались вмъстъ съ самой пансофіей и были воспитаны въ ея пеленкахъ). Вовторыхъ, надежда моя основывается на моемъ представленіи о вашихъ умственныхъ способ-

ностяхъ, которыя не отступаютъ передъ трудами и тягостями, если только будеть надежное руководительство. Итакъ, слъдуетъ искать руководителей для этого благороднъйшаго воспитанія умовъ, будуть ли таковые уже благодарнымъ образомъ воспитаны и энциклопедически образованы, или въ нихъ будетъ только неуклонный позывъ къ энциклопедическому знанію и благородству и ръзко выражаемая ненависть къ невъжеству и варварству, — недостаткамъ, которые они желаютъ видъть разъ навсегда искорененными; тогда не преминетъ сбыться то, что вы съ Божіей помощью будете побъдителями и приготовите великій тріумфъ себъ и своему народу. Третье основаніе: твердость въ этомъ діль; именно, если при классахъ будуть назначены опредъленные учителя, которые, постоянно внушая другимъ данныя предписанія, постоянно будуть наставлять самихъ себя. Такимъ образомъ одинъ день постоянно будетъ учителемъ другого, такъ что, кто сегодня быль несвъдущимь, завтра будеть обладать знаніемъ и принесеть свои наблюденія, обязательныя какъ для него такъ и для его преемниковъ. Такимъ образомъ успъхи учащихъ и учащихся постоянно пойдутъ впередъ.

Такихъ людей—исполненныхъ любви къ всеобщей мудрости, терпъливыхъ при перенесении трудностей, внимательныхъ къ добрымъ совътамъ, тихихъ и нравственныхъ, отъ чистаго сердца благочестивыхъ — слъдуетъ искать на это Божье дъло, какъ драгоцънные камни. И гдъ только можно заполучить ихъ, тамъ и слъдуетъ брать ихъ—какъ будто бы Богъ показывалъ на нихъ простертымъ перстомъ— ухаживатъ за ними и стараться пріобръсти ихъ просьбами и подарками всякаго рода («Школа всемудрости», разъясненіе).

Къ этому Коменскій ділаетъ примічаніе:

«Въ семи классахъ слъдуетъ назначить столько-же учителей, чтобы каждый украшаль свою Спарту, насколько хорошо можетъ. Во главъ же всъхъ надобно поставить ректора, на обязанности котораго должно лежать ежедневно проходить всё классныя комнаты, чтобы видёть, что все, повсюду и во всякое время идеть въ добромъ порядкъ и не такъ, чтобы иной разъ что-нибудь пріостановилось или велось нерадиво; его дёло также, если кто изъ учителей, вслъдствіе бользни или вслъдствіе еще какого-нибудь несчастія, не можеть исполнять свои обязанности, заступать его мъсто, чтобы не было никакихъ упущеній и перерывовъ. Такъ какъ для этого необходимъ весьма дъятельный, осмотрительный и ученый мужъ, то для него (какъ, конечно, и для классныхъ учителей) должно быть назначено весьма приличное содержаніе, чтобы никто, обладающій значительно выдающимся умомъ, не имъть побужденія покидать это м'єсто и искать заработка гдів-либо въ другомъ мъстъ. Лишь тогда можно будеть все содержать въ хорошемъ состояніи, когда дъйствительно выдающіеся мужи будуть проводниками всего юношества ко всему великому. Сократа, который съ великимъ рвеніемъ вращался среди юношей, разъ спросили, почему онт не возьметъ на себя лучше какой-либо общественной должности; а онъ отвътиль: болье дълаеть тоть, кто образуеть многихь, способныхъ нести государственныя должности, чёмъ тотъ, кто самъ управляетъ государствомъ. Такъ будетъ и здёсь: эти пансофические образователи умовъ при своей работъ будуть имъть въ виду благо отечества, церкви и государства гораздо болье, чымь ты, кто дыйствуеть вны этой мастерской въ качествъ какихъ-то чиновниковъ, властей и духовныхъ. Следовательно, работникъ, столь значительный, заслуживаетъ столь значительнаго вознагражденія, которомъ онъ могъ бы въ достаточномъ довольствъ и съ спокойнымъ (или, скажу лучше, съ воодушевленнымъ для своихъ работъ) духомъ ревностно заниматься дъломъ, столь возвышеннымъ.

Но откуда взять требуемыя для этого значительныя суммы? Собственно говоря не моя задача находить эти источники, однако въ послъдствии я не хочу прятаться за спиной съ своими соображеніями.

- 1) Соглашаются ли съ Лютеромъ, который писалъ: если для постройки города, пограничной кръпости бастіона, расходуютъ десять червонцевъ, то не слъдовало бы жалъть сотни, даже тысячи для мудраго воспитанія единственнаго юноши? Ибо лучше мудрость, нежели сила (Причт. Сол. 9, 16).
- 2) Развъ тъ, которыхъ Богъ благословилъ свыше обыкновеннаго и которымъ даровалъ богатство, честь и могущество, не обязаны въ свою очередь свершить что-либо свыше обыкновеннаго во славу Божію?
- 3) Развъ не обязаны всъ люди равномърно, по предписанію божественнаго закона, приносить Богу седьмую часть своего времени и десятую часть своего добра? А можеть ли кто надъяться дать лучшее примъненіе десятой части своего имущества (или хоть двадцатой или тридцатой), чъмъ если онъ будетъ поддерживать орудія славы Божіей? Едва ли онъ въ состояніи придумать чтолибо лучшее!
- 4) Но развъ не пришлось бы, если бы первыя лица въ народъ, покровители и пастыри церквей и, въ заключеніе, всъ остальные дворяне и горожане пожелали препровождать сюда десятую (или хоть двадцатую) часть дохода, развъ не пришлось бы скоро воскликнуть: народъ приносить болъе, чъмъ надобно? И, какъ нъкогда, пришлось бы повелъть: никто не прибавляй ничего болъе (Исх. 36, 5. 6).
  - 5) Развѣ не можетъ князей народныхъ охватить такая

же потребность жертвовать, какъ это нѣкогда было, такъ чтобы они приносили благородные камни и княжескіе подарки? И развѣ не стануть, побуждаемыя ихъ примѣромъ, и другія благочестивыя души приносить свои подарки (Исх. 35, 27. 29)?

- 6) Развѣ не было бы побужденіемъ для богатыхъ, если бы имена тѣхъ, кто отличился своей щедростью, стали предавать памяти потомства? Вѣдь видимъ же мы нѣчто подобное во многихъ университетахъ, при чемъ коллегіи, классныя комнаты, библіотеки, даровые столы и т. п. называются по именамъ ихъ основателей на безсмертную славу имъ и на благодарную память въ потомствѣ. Мало того, то же самое было наблюдаемо даже при постройкѣ стѣнъ іерусалимскихъ, при чемъ помѣчено было на вѣчное воспоминаніе и внесено въ священныя книги, какое лицо или семейство построило какую часть или ворота въ стѣнѣ (Неем. 3).
- 7) Развѣ нельзя было бы наконецъ тѣмъ, кого Богъ изобильно одарилъ благами, но кому Онъ отказалъ въ наслѣдникахъ, на которыхъ вмѣстѣ съ ихъ именемъ перешло бы и благословеніе Божіе, развѣ нельзя было бы внушить имъ, что они не могутъ сдѣлать лучшаго примѣненія своимъ внѣшнимъ благамъ, какъ употребивъ ихъ на благочестивыя, похвальныя цѣли (во славу Божію, на преуспѣяніе церкви, на прославленіе отечества)? и т. д. и т. д. (Ср. 1 Паралип. 29, 9—18)».

Послѣ всего сказаннаго становится очевиднымъ, какъ мы далеки еще отъ выполненія завѣтовъ Коменскаго; можно сказать только всѣмъ, кому дорого образованіе подростающаго поколѣнія: читайте Коменскаго, изучайте его произведенія, заимствуйте отъ него ту непоколебимую увѣренность въ возможности выполненія его плановъ, такъ какъ она покоится на весьма глубокихъ и вѣрныхъ со-

ображеніяхь. Когда вы увидите, какъ мало еще исчерпаны нами средства, указываемыя Коменскимъ, какъ далеки мы отъ той высокой оцѣнки всеобщаго образованія, какую придаваль этому высшему земному благу Коменскій; тогда ясно будеть, почему наше министерство просвѣщенія изнемогаеть въ борьбѣ съ безграмотностью поступающихъ въ, университеть гимназистовъ.

Перейдемъ теперь къ высшимъ учебнымъ заведеніямъ.

«Наша учебная метода, конечно, не простирается такъ далеко; однако, что запрещаетъ намъ указать, къ чему клонятся и здъсь наши желанія?

Выше мы сказали, что академіи по всей справедливости предоставляются завершеніе и дополненіе всёхъ наукъ и всё высшія отрасли ихъ.

И такъ. мы желаемъ:

- Чтобы здёсь дёйствительно занимались всесторонними знаніями, такъ чтобы въ наукахъ и человёческой мудрости не было ничего такого, о чемъ бы здёсь не сообщалось;
- П) Чтобы здёсь примёнялись болёе легкіе и вёрные способы изученія съ цёлью дать основательное образованіе всёмъ, которые сюда поступають;
- III) чтобы публичныхъ почестей удостоивались только тѣ, которые счастливо достигли своихъ цѣлей и достойны и способны къ тому, чтобы имъ можно было безопасно ввърить кормило управленія человъческими дѣлами. Какія требованія предполагаетъ каждое изъ этихъ нашихъ желаній, мы и на это скромно укажемъ.
- 3) Для того, чтобы занятія въ академіяхъ были всесторонними, необходимо 1) имъть профессорами наукъ, искусствъ, прикладныхъ знаній и языковъ ученыхъ и преданныхъ дълу людей, которые бы, какъживыя кладовыя, доставляли изъ себя и сообщали всъмъ все, 2) от-

борную библіотеку изъ разныхъ писателей для общаго пользованія всёхъ.

Самая дѣятельность академій пойдеть легче и успѣшнѣе, если, вопервыхь, сюда будуть поступать только молодые люди съ лучшими дарованіями, цвѣть человѣчества, а остальные будуть направляемы къ сохѣ, или къ ремеслу, или къ торговлѣ, кто къ чему рожденъ.

Вовторыхъ, если каждый будеть посвящать себя изученію того, къ чему его предназначила сама природа, насколько можно это заключить по несомненнымъ признакамъ. Ибо, какъ въ силу природнаго влеченія одинъ дълается лучшимъ, нежели другой, музыкантомъ, поэтомъ, ораторомъ, естествоиспытателемъ и т. д.; такъ и къ богословію, медицинъ и законовъдънію одинъ бываеть способиве другого. Но здёсь то слишкомъ часто и дёлають ошибки, желая по произволу чизъ каждаго бревна сдълать Меркурія», не обращая вниманія на природную наклонность. Отсюда и является то, что мы, набрасываясь, вопреки собственному желанію, на ту или другую науку, не производимъ ничего достойнаго похвалы и часто имбемъ болъе успъха въ какомъ-либо побочномъ дълъ, нежели въ своей профессіи. Поэтому было бы разумно, если бы завъдывающіе школами при выпускъ изъ классической школы производили публичное испытаніе природныхъ дарованій и сами рішали, кого изъ молодыхъ людей слівдуеть послать въ академію, а кого лучше направить къ другимъ родамъ дъятельности; а также и то, кто изъ тёхъ, которымъ предстоить продолжать научныя занятія, долженъ посвятить себя изученію богословія, или науки о государствъ, или медицины и т. д., сообразно съ природными наклонностями каждаго изъ нихъ или съ потребностями Церкви и государства.

Въ третьихъ, необыкновенные таланты слъдуетъ по-

ощрять ко всему, чтобы не было недостатка въ людяхъ «многознающихъ» или «всезнающихъ», или «обладающихъ полною мудростью».

Надо, однако, заботиться о томъ, чтобы академіи держали только прилежныхъ, нравственныхъ и даровитыхъ юношей и не терпъли студентовъ только по виду, которые, къ вредному соблазну для остальныхъ, въ праздности и роскоши растрачиваютъ и отцовское имущество и года. Ибо, гдъ не будетъ заразы, тамъ не будетъ и зараженія, именно, если всъ будутъ заняты тъмъ, что имъ надлежитъ дълать.

Въ академіи, сказали мы, следуетъ знакомить съ писателями всякаго рода. Но для того, чтобы это не было слишкомъ обременительно и все-таки приносило пользу, желательно, чтобы ученые, какъ то: филологи, философы, богословы, медики и т. д. были приглашены оказать учащемуся юношеству такую услугу, какую оказывають географы изучающимъ географію, представляя на картахъ цълыя провинціи, государства и міры и давая возможность однимъ взглядомъ заразъ обнять обширнъйшія пространства и суши и моря. Ибо, если живописцы воспроизводять какъ въ дъйствительности, страны, города, дома людей и все болъе или менъе значительное, то почему же не могли бы такимъ же образомъ быть воспроизведены передъ нами и Цицеронъ, Ливій, Платонъ, Аристотель, Плутархъ, Тацитъ, Геллій, Гиппократъ. Галенъ, Цельзъ. Августинъ, Іеронимъ и т. д., не только въ видъ «избранныхъ изреченій» и «цвётовъ рёчи» (какъ это сдълано относительно нъкоторыхъ), но въ видъ полнаго, но сведеннаго къ главнымъ пунктамъ, систематическаго извлеченія изъ ихъ сочиненій.

Такого рода извлеченія изъ писателей могли бы принести и ту отличную пользу, что, во первыхъ, тѣ, кото-

рые не имъютъ времени читать ихъ въ полномъ объемъ, пріобрѣли бы себѣ хотя бы общее понятіе о любомъ писатель; во вторыхь, ть, которые (согласно совъту Сенеки) желають глубже проникнуться духомъ какого-нибудь отдёльнаго писателя (не всёмъ доступно все въ одинаковой мъръ), легче и сознательнъе могли бы сдълать выборь, послъ того, какъ они, познакомившись со многимъ, почувствують, что то или это особенно подходить подъ ихъ вкусъ; въ третьихъ, тъмъ, которые должны вполнъ изучать самихъ писателей, эти извлеченія послужать отличной подготовкой къ плодотворному чтенію, совершенно такъ, какъ для отправляющагося на чужбину полезно предварительно изучить по картъ описаніе той мъстности, чтобы легче, върнъе и пріятнъе можно было наблюдать частямъ все, что позже будетъ попадаться имъ на глаза; наконецъ, эти краткія обозрвнія могуть пригодиться имъ при вторичномъ бъгломъ чтеніи писателей, при чемъ всегда встрътится что-нибудь такое, что прочно засядетъ въ головъ и перейдетъ въ плоть и кровь.

Но такія систематическія извлеченія изъ писателей можно было бы не только издать отдѣльно (для употребленія ихъ болѣе бѣдными или тѣми, которые не въ состояніи читать полныхъ сочиненій), но и помѣщать ихъ въ видѣ введеній къ сочиненіямъ писателей, чтобы приступающій къ чтенію ихъ сперва получилъ общій взглядъ на цѣлое.

Что касается практическихъ занятій въ академіи, то, быть можеть, былс бы очень полезно ввести публичныя совмъстныя собесъдованія. Именно, по каждому предмету, о которомъ профессоръ говоритъ съ кафедры, можно всъхъ лучшихъ писателей, которые также трактуютъ объ этомъ, распредълять между студентами для домашняго чтенія, и все, что профессоръ въ дообъденный часъ излагалъ съ

канедры, делать предметомъ разбора и въ послеобеденный часъ, но опять предъ цёлымъ кругомъ слушателей, именно такимъ образомъ, что студенты сами предлагаютъ вопросы по поводу того, что иной что-нибудь не вполнъ понялъ, или въ чемъ-нибудь усумнился, или нашелъ у своего писателя уклоняющійся, но опирающійся на доказательства, взглядъ, или что-нибудь подобное. При этомъ всякому изъ студентовъ (однако строго соблюдая порядокъ) предоставляется право отвъчать, а другимъ опять обсуждать и высказывать. достаточно ли исчерпанъ вопросъ; наконецъ, дъло будетъ профессора, какъ предсъдательствующаго, окончить споръ. Такимъ образомъ, мнъ кажется, все, что читали многіе, можно соединить въ одно не только съ тою цёлью, чтобы все полужило къ общей для всёхъ пользъ, но и для того. чтобы оно сильно запечатлълось въ умахъ-для достиженія действительно прочныхъ успеховъ какъ въ теоретическомъ, такъ и въ практическомъ изучении наукъ.

При такомъ совмъстномъ упражненіи совсъмъ не трудно будеть достигнуть осуществленія только что высказаннаго нами желанія, которое давно уже раздѣляють благомыслящіе люди, именно, чтобы публичныя почести получали только достойные. Этого можно достигнуть, говорю я, если дѣло будеть зависѣть не отъ личнато усмотрѣнія одного-двухъ лицъ, а отъ общаго всѣхъ согласія и свидѣтельства. Поэтому необходимо, чтобы, какъ въ низшихъ школахъ наблюдающіе за ними, такъ въ высшихъ королевскіе или правительственные уполномоченные разъ въгодъ дѣлали визитацію и при этомъ узнавали, насколько ревностно все исполнялось со стороны учащихъ и учащихся, и, кто изъ послѣднихъ выказалъ особенное прилежаніе тотъ пусть и получаетъ публичное засвидѣтельствованіе своихъзаслугъ: докторскій или магистерскій вѣнокъ.

А для того, чтобы и здёсь не имёль мёста какойлибо обмань, вполнё цёлесообразнымь будеть, вмёсто диспутовь на соисканіе степени, вызывать кандидата (или и нёсколькихь заразь) на середину, безь участія предсёдателя.

И затемъ всякій изъ ученыхъ и уже на практикв заявившихъ себя людей пусть оппонируетъ кандидату такъ, какъ онъ признаетъ нужнымъ для того, чтобы испытать успъхи послъдняго въ теоріи и практикъ. Напримъръ, пусть предлагають разные вопросы изъ текста (св. Писанія, Гиппократа, права и т. д.): гдѣ то, или другое, или третье написано? какъ оно согласуется съ тъмъ или этимъ? не знаеть ли онъ какого-либо писателя, который держится противоположнаго взгляда? и какого именно писателя? какіе доводы этоть приводить въ опроверженіе принятаго мивнія и какъ следуеть разрешить противоречія и т. п. Для испытанія же въ практикъ можно предлагать кандидату разнообразные случаи изъдълъ, касающихся совъсти, случаи болъзни, судебные процессы: какъ онъ поступиль бы въ томъ или другомъ случаѣ? и почему именно такъ? Можно также настойчивостью возраженій и разнообразіемъ приводимыхъ случаевъ ставить кандидата въ затрудненіе, пока не окажется, что онъ можеть умно и выходя изъ върнаго основанія судить о вещахъ, и т. д. Можно ли при этомъ не питать надежды, что молодые люди, зная о предстоящемъ имъ такомъ публичномъ, столь серьезномъ и строгомъ испытаніи, приложать къ занятіямъ все свое стараніе?

Относительно путешествій (которымъ мы назначили м'єсто въ періодъ этихъ посл'єднихъ шести л'єтъ или по истеченіи его) н'єтъ надобности въ напоминаніи кром'є разв'є того, что намъ нравится и съ нашими доводами совпадаетъ и мн'єніе Платона, который запрещалъ моло-

дымъ людямъ предпринимать путешествія раньше, чѣмъ совсѣмъ перекипять свойственные ихъ горячему возрасту бурные порывы и пока не придуть необходимыя для путешествія благоразуміе и находчивость.

Равнымъ образомъ мы не видимъ теперь нужды касаться, насколько необходима была бы «школа школь» или учительская коллегія, которая, будучи основана гдѣнибудь въ свътъ или, если на это нътъ никакой надежды, то по крайней мъръ въ средъ ученыхъ, посвятившихъ себя задачь споспышествовать славь Божіей и въ этомъ отношеніи, поддерживалась бы чрезъ духовное ихъ общеніе, хотя бы телесно они оставались тамъ, где кому пришлось. Ихъ соединенныя усилія должны быть направлены къ тому, чтобы основанія наукъ все болье и болье раскрывались съ цълью очистить свътъ мудрости и съ большимъ успъхомъ распространить его между человъческимъ родомъ, а чрезъ новыя полезнъйшія открытія довести условія человъческаго существованія до лучшаго положенія. Ибо, если мы не хотимъ оставаться все на одномъ и томъ же мъсть или даже итти назадъ, то мы должны подумать о дальнъйшемъ развитіи счастливо начатаго предпріятія. А такъ какъ для этого недостаточно ни усилій одного человъка, ни даже одного покольнія, то продолжение начатой работы необходимо требуеть не только соединенныхъ усилій нісколькихъ человінь заразъ, но и работы нъсколькихъ поколъній. Такая общая коллегія была бы для остальныхъ школъ темъ же, чемъ служитъ желудокъ для членовъ тъла, именно жизненной мастерской, доставляющей всему сокъ, жизнь и сплу» (Велик. дид.).

Курсы каждой школы и каждаго класса у Коменскаго расположены концентрическими, все разширяющимися, кругами, такъ что всъ они могутъ быть справедливо на-

званы курсами всемудрости. Въ «Материнской школъ» даются основанія всъхъ наукъ, искусствъ, нравственности и религіозности, хотя и въ зачаточномъ видѣ, даются лишь зародыши всесторонняго развитія и познанія; то же самое, но въ разширяющемся объемѣ, дается и «Народной школой», а затѣмъ «Латинской школой» и наконецъ «Академіей». Это вполнѣ согласно съ его «естественнымъ методомъ» и съ самой природой: вѣдъ человѣкъ растетъ и развивается одновременно во всѣхъ своихъ членахъ, отношеніяхъ и отправленіяхъ; онъ весь всѣмъ своимъ существомъ живетъ и борется за свое существованіе въ средѣ окружающаго міра, а оттого ему и нельзя отказывать ни въ чемъ, доступномъ его возрасту, т. е. слѣдуетъ воспитывать и развивать его всесторонне.

#### ГЛАВА IV.

### Естественный методъ.

«Что школы — лабиринты, это очевидно; ибо онъ не имъютъ достаточно опредъленныхъ и твердыхъ цълей; для достиженія цълей не имъютъ никакихъ средствъ; наконецъ, для примъненія средствъ — никакихъ опредъленныхъ правилъ».

«Значить, следовало бы найти другой, лучшій, болестибкій способь обученія? И каковь должень быть этоть способь? Я отвечаю: это должень быть естественный методь, который все такь представляеть внешнимь и внутреннимь чувствамь, что они все воспринимають охотно и съ радостью; онь основывается на человеческой природе, одаренной Господомь способностью властвовать надъ вещами и таящей въ себе самой цёль, въ себе самой меру,

и, наконецъ, въ себъ самой силу подниматься до совершенства.

Человъческая природа, утверждаю я, будучи подобіемъ Бога, будетъ той Аріадниной нитью, которая будучи проста и правильна, гибко пробираясь во всв извилины и имъя такую длину, что ея хватаетъ для измъренія всъхъ лабиринтовъ, никогда не запутывается, пока она, будучи кръпко намотана на клубокъ, не распустится. Примъненіе этой, пущенной въ оборотъ и размотанной надлежащимъ порядкомъ, нити будетъ вполнъ надежно для установленія цълей школы, средствъ и правилъ для ихъ приложенія.

Тогда-то станетъ ясно, что цъль школъ должна состоять въ томъ, чтобы человъкъ примънился къ своему назначенію, т. е. чтобы онъ получиль образованіе во всёхъ тёхъ пунктахъ, которые совершенствуютъ человъческую природу. Онъ долженъ быть способенъ сдёлаться такимъ, чтобы управлять теми вещами, обладание которыми ему объщано (Быт. 1, 28); онъ созданъ, чтобы управлять собою по своему сужденію, руководясь разумной и свободной волей, жить для взаимныхъ услугъ съ ближнимъ, разумно, спокойно и пристойно, и, наконецъ, ходить незапятнаннымъ предъ Господомъ и ожидать величайшей награды, именно самого Бога (Быт. 15, 1 и 17, 1). Все это вмёстё взятое есть клубокъ цёлей, который постоянно надо держать въ рукъ и никогда не выпускать, куда бы ни обратились наши занятія. Если это соблюдать, то цёль школъ станетъ простой и правильной; ея достанетъ на то, чтобы на этой первой ступени предотвратить всв заблужденія, — именно облагородить человъка вообще, и, какія бы ни изучались частности (въ области литературы, нравовъ, благочестія), во всякомъ случать изучать совокупное цёлое, а не нёчто уродливое, отрывочное или разорванное. Наша природа всегда и вездъ, во всемъ, что

хорошо, прекрасно и полезно, предпочитаетъ цѣлое части, массивное пустому, прочное шаткому, и поэтому-то она и предначертываетъ занятымъ ея культурой школамъ предѣлы, до которыхъ онѣ должны облагораживатъ природу.

Но сюда же принадлежать и подчиненныя цъли (теорія практика, употребление вещей). Ибо все, что ни приходится дёлать нашей природё, она желаеть, стремится, ръщается узнать подъ собственнымъ же руководствомъ, умъть это выполнить и сдълать то или иное употребленіе изъ своего знанія и умінія. Отсюда слідуеть, что школы, движимыя и исполненныя потребностями природы, должны учить: 1) теоріи, 2) практик и 3) употребленію всёхъ хорошихъ и полезныхъ вещей. Это значить, что вездъ и всегда должны учить: 1) что, чтмъ, какъ что-нибудь существуеть, чтобы понимание вещей нигдъ не встрътило препятствія, 2) въ точности, какъ что ділается, чтобы умъть воспроизвести подобное; 3) какая польза умъть это и знать, чтобы принимать въ расчеть подходящее употребленіе всякой вещи. Словомъ, не следуеть учить и ничего безцъльнаго, только ради шутки, но чтобы все происходило по правиламъ искусства. Но опять же не такъ, чтобы было все равно, остается ли оно безъ пользы или служить для злоупотребленій, но чтобы все служило для прекраснаго, подобающаго, спасительнаго для жизни употребленія.

Та же природа показываеть и средства, ведущія къ указаннымъ цёлямъ. Ибо, что она желаетъ знать, то она изучаеть, что желаетъ умёть, то пытается воспроизводить, и изъ чего желаетъ сдёлать употребленіе, то и направляетъ она въ свое пользованіе. Вотъ и общепригодный, естественный методъ: изучать все достойное изученія, дёлать попытки въ томъ, что стоитъ дёятельности, приспособлять къ примёненію все, что достойно употребленія.

Если, следовательно, школы имеють для разсматриванія образцы техь вещей, знаніе которыхь должно быть сообщаемо, если для всего, что должно быть делаемо, оне имеють орудія, которыми выполняется данная работа, и если относительно правильнаго употребленія всёхъ вещей оне снабжены указаніями, во избёжаніе злоупотребленія, то, значить, оне хорошо снабжены средствами и свободны оть безчисленныхъ лабиринтовъ на этой ступени.

Наконецъ, таже самая природа предначертываетъ себъ и школамъ также и правила для дъятельности. Никогда вполнъ не довъряя чужимъ глазамъ или сообщеніямъ относительно теоретическаго познанія вещей, она съ радостью направляеть на все собственные взоры. Поэтому школы должны представлять все собственнымъ чувствамъ учащихся, такъ чтобы они сами видёли, слышали, осязали, вкущали все, что они могуть и должны видеть, слышать и т. д., --и онъ избавять такимъ образомъ человъческую, природу отъ безконечной болтливости и пустомыслія, которыми страдаеть вся наша жизнь. Съ другой стороны, и въ практическомъ отношеніи человъческая природа проникнута жаждою знанія, такъ какъ она сама усиливается пробовать все, и при томъ до тъхъ поръ (ибо она чрезвычайно д'вятельна), пока она видить, что вещи подвертываются подъ руку и подъ рукой имъють хорошій результать. Пусть же школы идуть вслёдь за этимъ и пріучають учениковь подражать всему, данному имъ для исполненія, и ділать это разумно до тіхь порь, пока они овладъвають своимъ дъломъ. Такъ какъ, наконецъ, человъческая природа не желаетъ ничего напрасно и безполезно знать, дълать и имъть, то и школы не должны терпъть, чтобы кто-нибудь изъ учениковъ дълалъ или зналъ что-нибудь такое, чему онъ не знаетъ примъненія. Это значить: уже въ школъ слъдуетъ пріучать всьхъ учениковъ къ тому, чтобы они примъняли къ дълу науку и разумъ, держась въ отношеніи къ вещамъ, которыя находятся у нихъ подъ руками, въ отношеніи къ ближнимъ, съ которыми вмъстъ они живутъ, и въ отношеніи къ Богу, подъ окомъ котораго они ходятъ, такъ, чтобы они съ пользой продолжали начатое въ школъ направленіе вътеченіе всей жизни».

"Въ чемъ же состоить естественный способъ просвъщенія ума? Это покажеть намъ разъясненіе понятія умъ. Именно, если умъ есть внутреннее око души, которое на все обращается, отъ всего воспринимаетъ въ себя образцы, радуется свъту и дълаемымъ наблюденіямъ, то и предлагай ему безпрерывныя наблюденія, безпрерывныя, благодаря ясному свъту метода, - и онъ безпрерывно будетъ обращаться къ нимъ, безпрерывно уносить съ собой образцы и находить удовольствіе въ томъ, чтобы украшать себя ими, какъ дворецъ картинами. И такъ какъ умъ есть внутреннее око души, то приводи его въ соприкосновеніе съ внъшнимъ окомъ тъла, съ его видами дъятельности и упражненій, и ты вскор' зам' тишь, какъ можно упражнять умъ благодаря механической уверенности. Взоръникогда не насыщается видимымъ (какъ и ухо слышимымъ, говорить Соломонъ), слъдовательно и духъ не насыщается наблюденіемъ. Отсюда проистекають различные дидактическіе законы чрезвычайной важности, а именно:

- I) Умъ не наполняется малымъ, такъ какъ онъ хочетъ знатъ много. Итакъ, предлагай ему многое и не обманывай его незначительностью предметовъ.
- II) Однако онъ не хочеть быть загромождаемъ и разсъиваемъ посредствомъ массы предлагаемаго одновременно; онъ требуетъ одного за другимъ; слъдовательно не загромождай и не разсъивай его одновременно многимъ, но давай ему одно за другимъ, въ извъстныхъ промежуткахъ времени.

- ПІ) Умъ находить удовольствіе въ разнообразномъ, и ему скоро наскучиваеть одинъ и тотъ же предметь. Итакъ, мъщай полезное съ пріятнымъ и восхищай его смѣной въ наблюденіяхъ.
- IV) Онъ постоянно требуетъ новыхъ предметовъ и чувствуетъ отвращение къ предметамъ обыденнымъ. Старайся же и ты ежедневно предлагатъ ему какъ бы нѣчто новое, чтобы онъ не встръчалъ вещей, которыя ему противны.
- V) Глазъ (внутренній какъ и внѣшній) предпочитаетъ изучать то, что предлагается его наблюденію, лучше въ цѣломъ видѣ съ внутренней и наружной стороны, нежели одну часть только; слѣдовательно, если ты ему что-либо показываешь, то показывай сперва въ цѣломъ видѣ, потомъ по частямъ, съ внутренней и внѣшней стороны; такимъ путемъ ты навѣрное удовлетворишь его стремленію къ той вещи.
- IV) Что умъ знаетъ, то желаетъ онъ знать твердо; ошибка въ какой-либо вещи запугиваетъ его; итакъ, предлагай ему только истинное, остерегайся обманывать его ложными вещами.
- VII) Онъ радуется также твердому обладанію истины и обезпокоивается сомнѣніями (сомнѣніе обременительно для духа, какъ камешекъ въ башмакѣ для ноги; всякая неизвѣстность мучительна). Итакъ, не предлагай ему ничего сомнительнаго или разрѣшай скорѣе его сомнѣніе, чтобы духъ, освобожденный отъ безпокойства, былъ радостенъ.
- VIII) Если кто выдаетъ что-либо за истину, то умъ в сегда требуетъ свидътелей; слъдовательно, пусть они будутъ на лицо, разъ ты высказываешь какое-либо утвержденіе.
  - IX) Но умъ требуетъ также безошибочныхъ свидъте-

лей (которые и сами не обманывають и себя не позволяють обманывать), и потому самыхь ближайшихь; хочеть такихь, которыхь бы онь могь знать, -не верить въ нихъ, а знать. А такъ какъ никто настолько не близокъ къ вещи, какъ вещь сама къ себъ, то поэтому онъцёнить всего выше показанія вещей, а затёмъ также тёхъ, кто воспринимаетъ вещь собственными чувствами. И завсь опять-таки всего больше самому себв, и себв, какъ бы самому ближайшему, ибо онъ довъряеть самому себв и своимъ чувствамъ болве, чвиъ другимъ. Следовательно, если ты хочешь укоренить въ учащемся полную въру въ какое-либо утверждение, то привлеки такихъ свиподъ сомнѣніемъ. дътелей, которыхъ нельзя оставить Прежде всего и главнымъ образомъ привлеки, если возможно, самую вещь, приведя ее въ соприкосновение съ собственными чувствами. Если это невозможно, то возьми тёхъ, кто были самоличными свидётелями вещей, строгихъ изсявдователей истины и пр.

Х) Но такъ какъ умъ въ познаніи вещей идеть постепенно, то во-первыхъ онъ долженъ знать, что что-либо существуеть (это называютъ просто знаніемъ или знакомствомъ); во-вторыхъ, что это такое на основаніи своихъ причинъ (это называютъ пониманіемъ); въ третьихъ, онъ долженъ умѣтъ примѣнять свое знаніе (т. е. знать, для чего это знаніе полезно). Эту послѣдовательность необходимо соблюдать всюду; во чтобы то ни стало умъ долженъ быть руководимъ отъ историческаго познанія вещей къ разумному пониманію, а затѣмъ къ употребленію каждой вещи. Такимъ путемъ просвѣтленіе ума, подобно машинъ съ собственнымъ движеніемъ, несомнѣнно ведетъ къ своимъ цѣлямъ.

Но какъ обращаться намъ механически съ волей? Тоже такъ, какъ то допускаетъ и даже требуетъ ея природа,

какъ учитъ самое опредъление понятия. Мы истолковали волю какъ внутреннюю руку души, которая стремится захватить и присвоить себъ все, признанное за хорошее, и которая наслаждается вещами и вкушениемъ приятнаго. Теперь мы посмотримъ, какъ это выражается въ дидактическихъ правилахъ.

- I) Какъ умъ (или разумъ) требуетъ истиннаго, такъ воля—благого. Итакъ, если ты учишь чему-нибудь человъка, то позаботься о томъ, чтобы онъ видълъ, что дъло это не только истинное, но и хорошее (т. е. почетное, полезное, пріятное), и ты вскоръ увидишь, что его воля обращена на это. Воля—повелитель его дъйствій; однако она слушается своего внутренняго совътника, разума или разсудка (который выясняеть ей, что хорошо и что дурно, что лучше и что хуже), ранъе, чъмъ опредълить, что должно быть.
- П) Вольше добра болъе возбуждаеть волю, меньшеменъе. Правильное изложение различий между добромъ и зломъ воздъйствуетъ на волю, подобно тому, какъ тяжести на движущиеся въ ту и другую сторону въсы. Какъ въсы должны склоняться туда, куда перевъшиваетъ тяжесть, такъ и воля туда, куда тянетъ тяжесть лучшаго.
- III) Но такъ какъ воля по своей собственной природъ свободна, почему она или свободно выбираетъ то, что представлено ей какъ нъчто доброе, или же предпочитаетъ даже и то, что только расписано какъ доброе, то съ ней необходимо обращаться такъ осторожно, чтобы она не думала, что ея свободному ръшенію причиняется насиліе, и не отвергала изъ за этого чего-либо дъйствительно добраго. Слъдовательно, здъсь нужно величайшее благоразуміе.
- IV) Точно такъ же какъ разумъ, и воля есть пропасть, которую нельзя наполнить немногими благами, но которая жадно стремится ко многому. Нельзя слъдовательно

заглушать ея потребности и заставлять ее спокойно довольствоваться малымъ, наоборотъ, ее слъдуетъ поощрять, показывая ей много благъ, къ тому, чтобы она стремилась ко многому, ибо это пробуждаетъ охоту.

- V) Какъ въ разумъ вызывается отвращеніе, если его задерживать на одномъ и томъ же предметъ и постоянно кормить однимъ и тъмъ же, такъ и здъсь; поэтому слъдуетъ привлекать волю разнообразіемъ и заманивать, насколько возможно, внъшними и внутренними приманками чувствъ.
- VI) Такъ какъ воля, привлекаемая перемѣнами, постоянно переходить отъ одного блага къ другому и обращается туда, гдѣ чуетъ что-либо доброе, то слѣдуетъ озаботиться о томъ, чтобы, въ какой бы области занятій она ни обрѣталась, она постоянно встрѣчала вещи, которыя привлекали бы ее къ себѣ несомнѣннымъ проявленіемъдостоуважаемаго, полезнаго, пріятнаго, или всѣхъ этихъ качествъ одновременно. Такимъ образомъ, непрерывная цѣпь благъ будетъ постоянно держать ее въ своей власти.
- VII) Такъ какъ воля предпочтительные наслаждается благомъ въ его полноты, нежели въ отрывкахъ внышнихъ и внутреннихъ, то должно позаботиться о томъ, чтобы, если какой-либо вещи присуще что-либо доброе, она была предъявлена глазамъ въ полномъ объемы и во всыхъ ея частяхъ, внышнихъ и внутреннихъ. Такимъ путемъ мы добъемся того, чтобы воля повсюду наслаждалась всыми благами, и мы постоянно будемъ поддерживать въ ней это чувство полнаго наслажденія.
- VIII) Воля требуетъ дъйствительнаго обладанія благами; если съ ней только играютъ, то она не хочетъ ничего и знать о томъ. Слъдовательно, ей нужно постоянно предлагать что-либо хорошее, но на самомъ дълъ, а не для вида только.

- IX) Она желаетъ постоянно пользоваться своими благами; ей противно быть лишенной ихъ. Слъдовательно, ей нужно тщательно указывать, каковы тъ блага, которыхъ у нея нельзя отнять.
- Х) И такъ какъ воля любить тѣхъ, отъ кого она видитъ или ожидаетъ удовлетворенія своихъ желаній, съ другой стороны, ненавидитъ тѣхъ, отъ кого встрѣчаетъ препятствія, отстраняетъ ихъ отъ себя, если только можетъ, или же держится въ сторонѣ отъ нихъ, то поэтому волю слѣдуетъ пріучать къ изученію того, чѣмъ можно всегда наслаждаться, и къ избѣжанію того, что могло бы омрачить ея радости.
- XI) Воля любить совокупность благь и наслажденія благами (сюда относится также поговорка: каждое благо стремится соединиться съ подобнымъ себѣ, или еще: безъ товарища нѣтъ ничего пріятнаго въ пользованіи благомъ), и ищеть и надѣется найти въ этомъ увеличеніе удовольствія. Слѣдовательно, нужно заботиться о томъ, чтобы, по возможности, всѣ блага стали общимъ достояніемъ, такъ какъ въ этомъ заключается общее ручательство въ ихъ цѣнности и обмѣнъ удовольствій.
- XII) Такъ какъ и воля въ стремленіи къ благу идетъ постепенно, и начало наслажденія заключается въ достиженіи добра, середина въ радостномъ сознаніи обладанія имъ и довершеніе его въ прочности безпрерывнаго обладанія,—то слѣдуетъ повсюду дѣлать примѣненія изъ этой постепенности; постоянно, при всякомъ благѣ, сперва слѣдуетъ стремиться къ достиженію того, что признано за благо, затѣмъ къ обладанію имъ и, наконецъ, къ упроченію обладанія. При такомъ способѣ обхожденія съ волей увеличится склонность ко всякому благу, подобно движенію чаши вѣсовъ».

«Мы устанавливаемъ три ступени человъческой муд-

Такъ изложенъ естественный методъ въ последнемъ сочиненіи Коменскаго «Выходъ изъ схолостическаго лабиринта». Подробнъе и практичнъе изложенъ онъ въ «Великой дидактикъ, но тамъ онъ занимаетъ около ста страницъ-по переводу г. Щепинскаго; -- къ этому присоединяются тамъ еще главы: «Методъ изученія языковъ», «Методъ нравственнаго воспитанія», «Методъ для внушенія благочестія». Особенно настаиваль Коменскій на примъненіи своего метода къ изученію языковъ и главнымъ образомъ-латинскаго языка. Вотъ какъ отзывается Коменскій о госполствовавшемъ тогда методъ преподаванія латинскаго языка. «Объ этомъ методъ справедливо писалъ знаменитный Эйльгардъ Любинъ, докторъ богословія и профессоръ Ростокскаго университета: «Общераспространенный способъ обученія д'втей въ школахъ представляется мнъ такимъ, какъ если бы кто подрядился приложить все свое стараніе и усердіе, чтобы придумать какой-либо способъ или методъ, при помощи котораго наставники, равно какъ и ученики, могли бы только цёною неимовёрныхъ трудовъ, сильнаго отвращенія и безконечныхъ мученій и при томъ только въ весьма длинный промежутокъ времени, первые доводить, а последніе доходить до знанія латинскаго языка. Всякій разъ, какъ я вспоминаю или противъ воли думаю объ этомъ, я разстраиваюсь, и ужасъ проникаетъ въ глубь моего сердца». И не много послъ онъ говоритъ:

«Часто раздумывая объ этомъ про себя, признаюсь, я не разъ доходилъ до такой мысли, ставшей моимъ убъжденіемъ, что это зло внесъ въ школы какой-то злой и завистливый геній, врагъ рода человъческаго». Вотъ что говоритъ Любинъ, на котораго я желалъ сослаться въ этомъ случать только какъ на одного изъ многихъ другихъ выдающихся свидътелей.

Впрочемъ, что за нужда искать свидътелей? Всъхъ

насъ, вышедшихъ изъ школъ и университетовъ, коснулась только тънь истинной учености. Я также одинъ изъ многихъ тысячъ подобныхъ, несчастное существо, для котораго пріятнъйшая весна цълой жизни — цвътущіе годы юности жалкимъ образомъ прошли въ изученіи пустяковъ! Ахъ, сколько разъ, послъ того какъ мнъ представилась возможность увидъть лучшее, воспоминаніе о потерянныхъ годахъ исторгало у меня изъ груди вздохи, изъ глазъ слезы, а сердце наполнялось скорбью. Ахъ, какъ часто эта скорбь заставляла меня воскликнуть: О mihi praeteritos reperat si Iuppiter annos!>

Но эти желанія напрасны: день, который прошель уже не возвратится. Ни одинь изь нась, чьи годы прошли, не помолодветь, чтобы научиться начать жизнь по новому й запастись лучшей подготовкой къ ней: этому ничёмь нельзя помочь. Остается, одно только возможное позаботиться, насколько возможно, о нашихь потомкахь, именно: показавши, какимь образомь наши наставники ввергли нась въ заблужденія, указать такимь образомь путь, какъ избёжать ошибокь. А это можеть осуществиться во имя и подъ руководствомь Того, который одинь можеть сосчитать наши грёхи и исправить недостатки (Эккл. 1, 15).>

Можно сказать, что и современная европейская школа не далеко ушла отъ тогдашней въ постановкъ изученія древнихъ языковъ. Жалобы на слишкомъ большую трату трудовъ и времени при изученіи древнихъ языковъ и въ настоящее время раздаются повсюду и ведутъ къ осужденію самой системы классическаго образованія. Однако должны ли люди отказаться отъ пользованія огнемъ, если вслъдствіе неумълаго обращенія съ нимъ иногда происхо дять пожары? Необходимо ли бросать тупой ножъ, который можно еще отточить? Естественный методъ изученія

языковь съ успъхомъ примъняется къ новымъ языкамъ, но почему-то школы упорно отказываются отъ примъненія его къ древнимъ языкамъ, хотя въ послъднее время въ западной Европъ и у насъ замъчается постепенный переходъ къ нему. Онъ уже нъскол ко лътъ примъняется въ Кавказскомъ учебномъ округъ, неръшительный и непослъдовательный переходъ къ нему встръчаемъ мы министерскихъ учебныхъ планахъ 1890 г. Большее знакомство съ сочиненіями знаменйтаго славянскаго педагога несомивнно приведеть къ полному торжеству его идей; будемъ надъяться, что и наши оффиціальные педагоги скоро пойдуть въ его «Открытую дверь языковъ».

#### ГЛАВА V.

## Методъ изученія языковъ.

Почему савдуетъ изучать именно?

1) Языки изучаются не какъ часть образоваязыки и какіе нія или мудрости, но какъ средство для пріобрътенія знаній и обмена ихъ съ другими. Поэтому следуеть изучать, во-первыхь, не все языки, что и невозможно, и не много языковъ, что безполезно, такъ какъ отнимаетъ время, необходимое на изучение предметовъ, а нужно изучать только необходимое. Необходимое же-это 1) родной — для домашней жизни, 2) сосъдніе — для сношеній съ сосъдями, какъ наприм., для поляковъ въ одномъ мъстъ - нъмецкій, въ другомъ -венгерскій, волошскій, турецкій; 3) для чтенія ученыхъ книгъ-латинскій, какъ то принято у всъхъ образованныхъ людей, а у философовъ и врачей-греческій и арабскій, у богослововъ греческій и еврейскій.

Всякій лиявыкъ въ подномъ его объемъ?

2) Следуеть изучать языки не въ целомъ ихъ объемъ и до полнаго совершенства, но по мъръ надобности. Да и нътъ, въдь, нужды говорить по-гречески или по-еврейски такъ свободно, какъ на родномъ языкъ, потому что нътъ и людей, съ которыми мы могли бы говорить на этихъ языкахъ; достаточно изучать ихъ на столько, чтобъ можно было читать и понимать вниги.

Не сивдуеть изучать языки отметовъ.

з) Изученіе языковъ должно идти параллельдъльно отъ пред но съ изучениемъ предметовъ, особенно въ юношескомъ возрастъ, именно: мы должны учиться въ одинаковой мъръ понимать и выражать какъ ръчь, такъ и предметы. Ибо мы образуемъ людей, а не попугаевъ.

1-е слъдствіе: по однъмъ и

4) Отсюда слъдуетъ, во-первыхъ, что слова тэмъ же кни нельзя заучивать отдёльно отъ обозначаемыхъ гамъ можно ими предметовъ, такъ какъ предметы не стоятъ изучать и пред меты и языки. Отдъльно и не доступны пониманію въ отдъльности, а сообразно съ тъмъ, какъ они соединены между собою, здёсь или тамъ существуютъ, дълають это или другое. Это соображение дало намъ поводъ составить «Дверь языковъ», гдъ слова, соединенныя въ предложенія, вмъсть съ тъмъ выражають и связь предметовъ, и (какъ думаютъ) очень удачно.

2 - е слъдствіе: Знаніе ціляго не нужно.

5) Затемъ оттуда же следуеть, что никому явыка никому и не нужно знаніе какого-либо языка въ полномъ его объемъ, и было-бы смъшно и нельпо, такимъ знаніемъ. если бы кто гнался за даже Цицеронъ не зналъ вполнъ датинскаго языка (а онъ вообще считается лучшимъ мастеромъ въ этомъ деле), такъ какъ онъ признается,

что не знаетъ выраженій ремесленниковъ, разумъется, потому, что никогда не вращался въ кругу сапожниковъ, чтобы наблюдать всв ихъ работы и заучить названія всёхъ тёхъ предметовъ, съ какими имъ приходится обращаться. Да и для какой надобности онъ изучиль бы это?

И распространители «Двери» потому авторъ -каС» сми йотар тинскаго язы-Ra>.

6) На это-то и не обратили вниманія нѣкопоступили не торые изъ тъхъ, которые взялись дополнять мою (Домецій, Ким- «Дверь», пичкая въ нее весьма мало употребиперъ и др.), а тельныя названія предметовъ, совершенно недонеовончиль на- ступныхъ дътскому пониманію. Дверь и должна ней двери на быть только дверью: дальнъйшее же надо оставить для дальнъйшаго времени, особенно такое, что никогда не встръчается, или, если и встръчается, то можеть быть почерпнуто изъ пособій (словарей, лексиконовъ, гербаріевъ и т. д.). По этой причинъ и я прервалъ составление своей «Задней двери латинскаго языка» (которую я началь было составлять изъ выраженій устарівшихъ и менъе употребительныхъ).

3-е. Дъти должны заниматься предметами ВЗЯТЫМИ ИЗЪ другихъ писадуетъ предлательние предъ живыми.

7) Третье слъдствіе отсюда то, что какъ разсудокъ, такъ и ръчь дътей надо развивать детского міра, преимущественно на предметахъ изъ детского а Цицерона и міра, оставивъ предметы, интересующіе взрослыхъ, телей не слъ- до болъе эрълаго возраста, такъ что напрасно гать предпочти- некоторые предлагають мальчикамъ Цицерона и другихъ возвышенныхъ писателей, трактующихъ о предметахъ, которые превышають дътское пониманіе. Ибо если они не понимають предметовъ, то какъ они поймутъ искусство сильно выражать ихъ? Съ большею пользою можно потратить это время на болъе скромныя вещи, чтобы какъ языкъ, такъ и разсудокъ развивались только по-

степенно. Природа не дълаетъ скачковъ, точно такъ и искусство, если оно подражаетъ природъ. Дитя прежде пусть учится ходить, а потомъ уже водить хороводы, прежде вздить верхомъ на длинномъ тростникъ, а потомъ на лошади въ разукращенномъ бляхами чепракъ, сперва болтать, а потомъ говорить, нрежде говорить, а потомъ держать ръчи, такъ какъ Цицеронъ говорить, что онь не можеть научить того говорить ръчи, кто не умъетъ вообще говорить.

Восемь правиль 0ТНОСИТельно умѣнія

- 8) Что касается умёнья говорить на многово. гихъ языкахъ, то и въ этомъ отношении трудъ рать на мно-гихъ языкахъ, усвоенія различныхъ языковъ сохранится и облегчится благодаря нашему методу, который мы сведемъ къ следующимъ восьми правиламъ:
  - I. 9) Каждый языкъ надо изучать отдёльно, именно: сперва родной, затёмъ тотъ, который приходится употреблять вмёсто родного, т. е. языкъ сосъдняго народа (я держусь того мивнія, что изученіе живыхь языковъ должно предшествовать изученію ученых языковъ); далье-латинскій и уже послі него греческій, еврейскій и т. д., но всегда одинъ за другимъ, а не заразъ: иначе одинъ внесетъ путаницу въ другой. Наконецъ, когда чрезъ упражнение они твердо будуть усвоены, можно будеть съ пользою сравнивать ихъ по сравнительнымъ словарямъ, грамматикамъ и т. п.
  - Π. 10) Изученіе каждаго языка должно занимать строго опредъленное время, съ тою, конечно, цълью, чтобы мы изъ побочнаго дъла не дълали главнаго и не теряли напрасно на усвоеніе словъ времени, которое принадлежить пред-

метамъ. Родной языкъ, имъя связь съ предметами, которые мало-по-малу раскрываются предъразсудкомъ, по необходимости требуетъ нъсколькихъ лътъ, приблизительно отъ восьми до десяти, то-естъ всего дътскаго возраста и части отроческаго. Затъмъ можно перейти къ какомулибо другому изъ общеупотребительныхъ языковъ, изъ которыхъ каждый довольно легко можно усвоить въ годичный срокъ; изучение латинскаго можетъ быть окончено въ два года, греческаго — въ одинъ годъ, а еврейскаго — въ одно полугодіе.

- Ш. 11) Всякій языкъ лучше изучать практически, чёмъ по правиламъ, т. е. какъ можно чаще слушая, читая, снова перечитывая, переписывая, дёлая письменныя и устныя упражненія въ подражаніи.
- IV. 12) Однако и правила должны помогать и подкръплять практическое усвоение языка. Это особенно надо имъть въ виду въ отношении къ ученымъ языкамъ, которые мы принуждены изучать по книгамъ, но также и по отношению къ живымъ языкамъ, ибо италіанскій, французскій, нъмецкій, чешскій, венгерскій языки также могуть быть подведены подъ правила и даже уже подведены.
  - V. 13) Правила языковъ должны быть грамматическими, а не философскими, то-есть, они не должны пускаться въ тонкія изслёдованія отношеній и причинъ словъ, оборотовъ рёчи и сочетаній ихъ: почему все это должно быть такъ, а не иначе; но должны просто излагать, что и какъ образуется. А то болёе тонкое изысканіе

причинъ и связи, сходствъ и различій, аналогій и аномалій, какія свойственны предметамъ и словамъ, есть дъло философа, для филолога же это только лишняя задержка.

∇I. 14) При составленіи правиль новаго языка руководящимъ началомъ долженъ служить знакомый уже языкъ, такъ что здёсь указывается только различіе перваго отъ последняго. повторять общія положенія не только безполезно. но и вредно, такъ какъ это пугаетъ умъ призракомъ большей обширности и различія, чёмъ это есть на самомъ дёлё. Напримёръ, въ греческой грамматикъ нътъ никакой надобности опять приводить опредёленія имень, глаголовь, падежей, временъ и т. п., или синтаксическія правила, ничего новаго не сообщающія, такъ какъ предполагается, что все это уже понятно. И такъ, надо помъщать только то, въ чемъ греческое словоупотребление отступаеть отъ извъстнаго уже латинскаго. Тогда греческую грамматику можно сократить до небольшаго числа листовъ, и все будеть яснъе, легче и тверже.

**₩**Π. 15) Первыя упражненія въ новомъ языкъ должны производиться на извёстномъ уже матеріаль. Это, конечно, дълается съ тою цълью, чтобы не приходилось въ одно и то же время направлять умъ и на предметы, и на слова, и такимъ образомъ развлекать и ослаблять его, а только на слова для болъе легкаго и скораго усвоенія ихъ. А такимъ матеріаломъ могуть служить или главы изъ катехизиса, или библейскіе разсказы, или, наконецъ, что-нибудь другое, уже раньше достаточно знакомое (или, если то угодно,

наши «Съни» и «Дверь», хотя эти книги, по причинъ своей краткости, скоръе пригодны для заучиванія на память; тогда какъ, напротивъ, тъ остальныя для чтенія и перечитыванія, въ виду частаго повторенія въ нихъ однихъ и тёхъ же словъ, благодаря чему послёднія глубже проникають и въ умъ, и въ память).

VIII. 16) И такъ, всъ языки могутъ быть изучаемы по одной и той же методъ, именно-практически, съ присоединеніемъ самыхъ легкихъ правиль, показывающихь только различіе ихъ отъ языка, раньше извъстнаго, и путемъ упражненій на знакомомъ матеріаль, и т. д.

# О совершенномъ изученім языковъ.

Обычай требуто оцилот жін носительно. ступенямъ.

17) Не всъ языки, которые изучаются, надо етъ такъ назы-ваемаго совер- изучать съ равною точностью, какъ мы упомишеннаго изуче- нали уже въ началъ этой главы. Особенная забота должна быть приложена къ изученію роддвухъ явыковъ, да и то по 4 наго и латинскаго языка, чтобы мы въ совершенствъ владъли ими. Но и такое изучение языка слъдуетъ распредълить между 4 возрастами.

| Первый    | )     | Детскій (болтанный)   | Когда  | Кое-какъ.  |
|-----------|-------|-----------------------|--------|------------|
| Второй    | SCT'5 | Отроческій (развиваю- | учатся | Настоящимъ |
|           |       | щі <b>й</b> ся).      | 1      | обравомъ   |
| Третій    | возрв | Юношескій (цвътущій)  | Гово-  | Изящно.    |
| Четвертый | æ     | Мужественный (силь-   | рить.  | Вырази-    |
|           |       | ный).                 |        | тельно     |

18) Ибо верно можно идти только по сту-Почему такъ? пенямъ, а иначе все будетъ лишено порядка, безсвязно, разорванно, какъ большинство насъ и узнаетъ на собственномъ опытъ. А по этимъ 4

ступенямъ легко могутъ пройти желающіе изучать языки, если только будуть отличныя орудія для преподаванія ихъ, т. е. какъ учебники, которые можно отдать въ руки учащимся, такъ и методики, которыя должны быть составлены для руководства учащихъ, и если тъ и другія будутъ кратки и изложены методически.

Учебники 4 родовъ для изученія языка.

- 19) Учебники, сообразно степенямъ возраста, должны быть 4 родовъ:
  - I. Сѣни
  - II. Дверь
- III. Дворецъ
- IV. Сокровищница

Языка (напр. латинскаго).

и пособія къ нимъ.

- І. Съни. 20) «Съни» должны заключать въ себъ матеріалъ для болтовни, т. е. нъсколько сотъ словъ, соединенныхъ въ маленькія предложенія, съ приложеніемъ табличекъ склоненій и спряженій.
- П. Дверь. 21) «Дверь» должна заключать всё употребительныя слова языка, приблизительно тысячъ восемь соединенныя въ краткія предложенія, въ которыхъ выражались бы самые предметы въ ихъ естественномъ видё. Къ этой части должны быть присоединены краткія и ясныя грамматическія правила, которыя совершенно ясно излагали бы истинный и подлинный способъ писать, произносить, производить и соединять слова этого языка.
- и. дворецъ. 22) «Дворецъ» долженъ содержать разнообразные разговоры о всевозможныхъ предметахъ, наполненные всевозможными оборотами рѣчи и цвѣтами изящной рѣчи, съ примѣчаніями на поляхъ, изъ какихъ писателей что взято; а въ

концъ прибавляются правила, какъ измънять и украшать всевозможными способами обороты ръчи и предложенія.

IV. Сокровищница писателей. 23) Сокровищницей будуть называться сами писатели классическіе, которые возвышенно и съ силою писали о разныхъ предметахъ; но при этомъ изложенію предпосылаются правила о соблюденіи и пріобрётеніи силы рёчи и о точной передачё (что въ особенности надо наблюдать) идіотизмовъ языка. Изъ этихъ писат елей только нёкоторыхъ можно избирать для чтенія въ школахъ; относительно же другихъ надо составлять только перечень, чтобы впослёдствіи, если кому представится благопріятный случай или придеть охота развернуть полныя сочиненія писателей, относящіяся къ тому или другому предмету, было извёстно, что это за писатели.

Пособія.

- 24) Пособіями называются такія книги, которыя служать къ дегчайшему и полезнѣйшему употребленію учебниковъ.
- Это для «Сѣней» присоединенный къ нимъ краткій указатель встрѣчающихся въ нихъ словъ, отечественно-латинскій и латинско-отечественный.
- II. Для «Дверей» этимологическій лексиконъ, въ которомъ приводятся коренныя слова съ ихъ производными и сложными въ латинскомъ и отечественномъ языкъ и дается отчетъ, почему они имъютъ то или другое значеніе.
- ш. Для «Дворца» фразеологическій лексиконъ исключительно на родномъ или же на латинскомъ языкъ (а, если нужно, то только на греческомъ), представляющій собою сводъ разно-

образныхъ оборотовъ рѣчи и изящныхъ синонимическихъ названій предметовъ и описательныхъ выраженій, встрѣчающихся тамъ и сямъ въ самомъ «Дворцѣ», съ указаніемъ мѣстъ, гдѣ они встрѣчаются.

- Наконецъ, для «Сокровищницы» можетъ слу-IV. жить пособіемъ или дополненіемъ «всеобщій промнтуарій» (складъ), раскрывающій богатства того и другаго языка (роднаго и латинскаго, а потомъ латинскаго и греческаго) настолько, чтобы изъ всего богатства не оставалось ничего, чего нельзя было бы найти здёсь, и при томъ такъ, чтобы всв выраженія точно соответствовали одно другому: собственныя — собственнымъ, переносныя-переноснымъ, шутливыя-шутливымъ, пословицы — пословицамъ. Ибо нев фроятно, чтобы языкъ какого-либо народа быль настолько бъденъ, чтобы не имълъ достаточнаго запаса словъ, оборотовъ ръчи, изреченій и пословицъ, если только съ разборомъ расположить ихъ и сопоставить съ латинскими, или, по крайней мъръ, не могъ бы ихъ имъть, если только есть умънье подражать и изъ подобнаго производить подобное.
  - 25) Но, къ сожалънію, такого всеобщаго промптуарія до сихъ поръ мы лишены. Правда, Григорій Кнапій, польскій іезуить, оказаль этому народу весьма важную услугу своєю «Польско-Латинско-Греческой Сокровищницей». Но и въ ней справедливо можно указать на слъдующіе три недостатка: во-первыхъ, то, что авторъ еще не включиль всъхъ словъ и оборотовъ ръчи роднаго языка; во-вторыхъ, не расположилъ ихъ въ такомъ порядкъ, какъ я только что указалъ,

именно, чтобы каждому слову одного языка (по возможности) соотвътствовало отдъльное слово другаго языка: собственному — собственное, переносному-переносное, устаръвшему - устаръвшее, чтобы такимъ образомъ въ равной мёрё раскрывать какъ особенность, такъ и блескъ и богатство обоихъ языковъ. Кнапій къ каждому польскому слову и обороту ръчи присоединяетъ по нъсколько датинскихъ словъ и оборотовъ, тогда какъ мы желаемъ, чтобы каждому отдъльному слову или обороту рѣчи соотвѣтствовало только одно слово и одинъ обороть, такъ чтобы всъ красоты латинскаго языка замёнялись нашими, именно съ тъмъ, чтобы этимъ промптуаріемъ можно было вполнъ воспользоваться для перевода всевозможныхъ книгъ съ латинскаго языка на родной и наоборотъ, въ-третьихъ, мы желали бы найти въ «Сокровищницъ» Кнапія больше точности въ расположеніи оборотовъ рѣчи о предметахъ, именно, чтобы они не нагромождались какъ попало, но сначала шли бы простыя и историческія фразы о предметахъ, потомъ болъе торжественныя ораторскія, наконецъ болъе возвышенныя или грубыя и менъе употребительныя поэтическія, въ заключеніе устарывшія».

#### ГЛАВА VI.

## Заключеніе.

Въ заключение попробуемъ разсмотръть, на сколько современною педагогикой усвоены требования «естественнаго метода» и, въ частности, сравнимъ «методъ изучения языковъ» съ учебными планами нашихъ гимназій.

Въ настоящее время честественный методъ» сведенъ къ такъ называему наглядному обученію, но мы видимъ, что онъ состоить не въ сдной наглядности и сущность его лежить гораздо глубже. Усвоены также современной педагогикой и нъкоторыя другія требованія честественнаго метода», какъ переходъ отъ извъстнаго къ неизвъстному, отъ простаго къ сложному, отъ цълаго къ частямъ и т. п.; но далеко не усвоено требованіе проходить параллельное параллельно. «Параллельное, или совитстное, представляють собою: вещь, понятіе вещи и его словесное выраженіе; ибо образы вещей въ умъ суть представленія, а образы представленій слова. Отсюда слідуеть необходимый выводъ, что уму должны быть предлагаемы вещи, разсматриваніемъ которыхъ онъ воспринимаетъ образы вещей и которыя онь, постигнувь, можеть сейчась же назвать. Такимъ образомъ надлежитъ всегда соединять три слъдущіе элемента: вещи, умъ и языкъ, и притомъ такимъ образомъ, чтобы предшествовало чувственное воспріятіе вещей, затъмъ слъдовало указаніе относительно правильнаго пониманія и, наконецъ, присоединялось названіе ( (Школа всемудрости > ). Въ современныхъ школахъ сообщаются неръдко понятія безъ вещей и еще менъе за-

ботятся объ умъньи выражать пріобрътаемыя понятія: перобъясняется скудостью средствъ, вый недостатокъ пускаемыхъ на содержаніе школъ, второй же представляеть собою следствіе небрежности педагоговь, что опять таки объясняется скудостью средствъ, отпускаемыхъ для содержанія педагоговъ, и происходящею отсюда невозможностью привлекать къ этому званію болье способныхъ и трудолюбивыхъ людей. Затъмъ Коменскій требуетъ, чтобы въ школахъ болъе важными предметами занимались преимущественно передъ менъе важными. Хотя это требованіе кажется на столько естественнымъ, что едва ли когдалибо можетъ быть нарушаемо; однако оно постоянно нарушается, такъ какъ современная педагогика еще не опредёлила, что слёдуеть считать самымъ важнымъ въ воспитаніи и обученіи; для Коменскаго же, какъ для высоко нравственнаго и религіознаго человъка, это было вполнъ ясно. Поэтому и до сихъ поръ справедливы слова Коменскаго, написанныя имъ въ «Великой дидактикъ». «Что преимущественно следовало бы насаждать въдуше детей то главнымъ образомъ и оставлялось въ пренебрежении: благочестіе и нравственность». «Объ этомъ, повторяю, менте заботились во всёхъ школахъ (даже въ академіяхъ, которыя между темъ должны были бы давать высшую степень человъческаго развитія), такъ что изъ нихъ выходили вмъсто кроткихъ агицевъ большею частью дикіе ослы, неукротимые и упрямые мулы, а вмъсто характера, склоннаго къ добродътели, онъ выносили только обманчивую вѣжливость обращенія, какую-либо пышную иноземную одежду, да глаза, руки и ноги, искусившіеся въ свътской суетности. Кому изъ этихъ ничтожныхъ людей, такъ долго изощрявшихся въ занятіи языками и искусствами, приходило на мысль быть для прочихъ смертныхъ образцомъ умфренности, цфломудрія, смиренія, человфколюбія, серьезности, терпънія, воздержанія и т. п.? Отъ чего же это, какъ не отъ того, что въ школахъ вовсе и не затрагивается вопросъ о добродътельной жизни? Это подтверждается упадкомъ дисциплины почти во всъхъ школахъ, объ этомъ свидътельствуетъ распущенность нравовъ во всъхъ сословіяхъ, свидътельствуютъ объ этомъ и безконечныя жалобы, сътованія и слезы многихъ благочестивыхъ людей. И станетъ ли послъ этого кто-нибудь защищать настоящее состояніе школъ? Очевидно, бользнь, унаслъдованная нами отъ прародителей, еще сидитъ въ насъ, что мы, пренебрегши древомъ жизни, безпорядочно направляемъ свои желанія къ одному только древу познанія. А школы, потворствуя этому безпорядочному стремленію, до сихъ поръ только и гнались за знаніями.»

Плоды такой погони школъ только за знаніями сказываются и въ настоящее время на столько сильно, что даже порождають въ нашихъ современникахъ какую-то свътобоязнь, изъ за которой они готовы скоръе совсъмъ не просвъщать людей, чъмъ давать имъ неправильное просвъщеніе; однако Коменскій не слъдуеть ихъ примъру и, указывая намъ способы правильнаго просвъщенія, во имя всего святого, во имя земного и небеснаго счастія зоветь насъ къ этому просвъщению. Неужели мы еще будемъ сомнъваться, должны ли мы послъдовать его завътамъ? Какъ быстро начало бы возрастать всеобщее благосостояніе, если бы европейскіе народы ръшились тъ средства, которыя они теперь употребляють на вооруженія, затрачивать на школы и процвътаніе наукъ! Въдь недавно же было признано, что Францію поб'єдиль німецкій школьный учитель, а не солдать. Исторія съ самаго своего начала не перестаетъ показыватъ намъ, что въ просвъщени и въ гражданскихъ доблестяхъ, а не въ оружіи и числъ войскъ заключается сила народовъ, что возможны и прочны

лишь культурныя завоеванія. Скажите, гдѣ тѣ вандалы и готы, которые опустошали Римъ? Тамъ и слъдъ ихъ давно простыль, а въчный городь процветаеть и гордится памятниками своей культуры, пользуется сооруженіями, переживающими тысячельтія. Гдь татарскія орды, которыя жгли Москву? Гдв турецкое могущество? Недавняя исторія твердить намъ опять все тоже. Давно ли мы проливали кровь свою на поляхъ Болгаріи и освобождали другія области Балканскаго полуострова изъ подъ турецкаго ига? А плоды нашихъ побъдъ пожинаетъ Австрія, благодаря своей высокой культуръ и не проливъ ни капли крови. Въ нашемъ собственномъ государствъ нъмцы, поляви и финляндцы (даже филяндцы на своихъ съверныхъ скалахъ!) живутъ богаче и лучше насъ, даже тёснятъ насъ на всёхъ поприщахъ и загоняютъ народъ нашъ въ Сибирь, благодаря опять таки тому, что у нихъ на первомъ мъстъ стоять храмы и школы, что у нихъ священнивъ и учитель пользуются общимъ уваженіемъ, а у насъ къ несчастью нередко служать предметомъ травли и насмешекъ. Последнее же происходить оттого, что мы религію ценимъ больше на словахъ, чъмъ на дълъ; а надъ просвъщеніемъ даже глумимся, благодаря своему нев'яжеству. Здёсь кстати вспомнить мудрое изречение Адама Смита: «лучшая экономическая мъра для государства есть хорошее воспитаніе народа, и ничто такъ дорого не обходится государству, какъ невъжество».

Что касается до первоначальной и народной школы, то здёсь идеи Коменскаго получили всеобщее признаніе и примёненіе, благодаря такимъ дёятелямъ на этомъ поприщё, какъ Песталоцци и Дистервегъ; что же касается до средней и высшей школы, то здёсь еще многаго недостаетъ для полнаго торжества идей великаго отца новъйшей педагогики. Можно сказать, что средняя школа

ждеть еще своего Песталоцци, который бы съ такимъ-же самоотверженіемъ и съ такою же страстною преданностью посвятиль себя на пользу нашего юношества, съ какимъ отдалъ себя Песталоцци на служение материнской и народной школь. Только тогда кончится это шатаніе отъ классицизма къ реализму, отъ идеальнаго къ матеріальному, отъ общаго къ профессіональному. Геніальный умъ Коменскаго не ограничивался какимъ нибудь однимъ возрастомъ, или однимъ видомъ школы: онъ имълъ въ виду всякаго человъка и воспетаніе всего человъчества. Поэтому здъсь, а не у кого другого средняя школа найдеть отвъты на свои запросы. Тогда какъ Локкъ и Руссо имъютъ въ виду воспитаніе, возможное лишь для богатыхъ людей Коменскій указываеть намъ путь возможный и необходимый для всякаго человъка, способнаго достигнуть высшаго образованія. Когда Кантъ и Фихте лишь отвлеченно, въ самыхь общихъ положеніяхъ, трактують о задачахъ воспитанія, Коменскій, какъ практическій педагогь, указываеть намъ всъ пріемы и способы, какими могуть быть достигаемы поставленныя имъ высокія задачи воспитанія.

Наши гимназіи по своей идев общаго гуманитарнаго сбразованія, ведущаго къ полному и гармоническому развитію всёхъ способностей человёка могли бы удовлетворить собою требованія, поставленныя Коменскимъ для заведеній такого рода, если бы на практике оне не стояли такъ далеко отъ этихъ его требованій, равно какъ и отъ требованій другихъ педагоговъ, принимавшихъ участіе въ основаніи и развитіи гимназическаго образованія, каковы Гегель, Гербартъ, Стой, Циллеръ, Карлъ Шмидтъ и проч. Напримёръ Карлъ Шмидтъ вполне согласно съ Коменскимъ требуетъ, чтобы изученіе иностранныхъ языковъ начиналось не съ древнихъ, а съ какого-нибудь изъ новыхъ, и

къ другому иностраному языку онъ совътуетъ переходить лишь послъ твердаго усвоенія основаній въ начатомъ уже чужомъ языкъ. Изученіе латинскаго языка, говорить онъ, требуеть отъ десятилътняго мальчика неестественнаго напряженія духовныхъ силь, которое необходимо ослабляеть ихъ. Согласно также съ Коменскимъ Карлъ Шмидтъ требуеть, чтобы изучение датинского языка начиналось съ вокабуль, соединяемыхь тотчась же въ предложенія, чтобы затъмъ переходили къ чтенію удобопонятныхъ статей изъ христоматіи, при чемъ практически усвоялись бы грамматическія правила. Однако и онъ уже отклоняется отъ Коменскаго, придавая слишкомъ большое значение грамматическимъ упражненіямъ при дальнійшемъ изученіи. Онъ допускаеть даже сравнительную грамматику въ курсъ гимназіи и требуеть, чтобы латинская грамматика преподавалась въ гимназіи научнымъ образомъ. Это уже не то, чего требоваль отъ преподаванія древнихъ языковъ Коменскій. Но еще далье уклонились отъ первоначальной цъли изученія древнихъ языковъ современныя наши гимназіи. Здёсь уже «грамматика полагается въ основу изученія древнихъ языковъ», а Коменскій на основаніи своего горькаго опыта говорить намъ: «на длинныхъ, сбивчивыхъ, темныхъ, часто безполезныхъ грамматическихъ правилахъ ученики стоятъ, вернее сказать задерживаются цълые годы. Вотъ главное зло». И далъе: «всякій языкъ лучше изучать практически, чёмъ по правиламъ». Къ этому прибавимъ, что въ настоящее время отъ учебниковъ требують, чтобы матеріаль излагался въ нихъ систематически, а не методически, что уже прямо противоръчить правиламъ педагогики.

Отъ чего же съ такимъ трудомъ и такъ медленно переходятъ въ жизнь столь важныя и столь полезныя идеи

великихъ педагоговъ? Отъ чего разъ постигнутая и даже усвоенная жизнью истина потомъ забывается и только съ трудомъ возвращается снова на принадлежащее ей мъсто? Па все отъ того же невъжества, отъ тъхъ же недостатковъ воспитанія и образованія, противъ которыхъ такъ возставаль двъсти слишкомъ лътъ назадъ Коменскій. Ни страсти, ни пороки, ни злоба людская не приносять столько несчастія человічеству, какъ глупость и невіжество. Дайте побольше свъта, и мы скоро разглядимъ тъ нечистоты, среди которыхъ мы живемъ, и которыя отравляютъ наше собственное существование и наши взаимныя отношенія. Когда учебныя заведенія будуть открываемы и руководимы людьми, вполнъ преданными своей просвътительной миссіи, спеціально подготовленными къ этому д'влу изученіемъ всёхъ наукъ, необходимыхъ для дёла воспитанія, каковы физіологія, психологія, философія и исторія педагогики; когда государство будеть требовать отъ кончающихъ курсъ средняго учебнаго заведенія только извъстныхъ знаній и извъстнаго развитія, не указывая каждому учителю, какимъ именно путемъ достигать всего этого отъ каждаго ученика. -- тогда можно будетъ надъяться что идеи великихъ педагоговъ скоро получатъ практическое примънение и въ нашихъ школахъ. Едва ли также можно опасаться, что за это могуть взяться люди нерелигіозные и развратные: слишкомъ это трудное и святое дъло, чтобы за него стали браться такіе люди; но во всякомъ случав эта опасность всегда во время можетъ быть устраняема...

Зато тёмъ большаго поощренія будуть заслуживать тё нравственно-религіозные и благонадежные люди, которые посвятять себя великому дёлу воспитанія и просвёщенія молодежи. Никакія затраты на это дёло не могуть считаться слишкомъ большими. Что сказали бы мы о тёхъ родителяхъ, которые бы заботились более о накопленіи богатствъ для своихъ дётей, чёмъ о правильномъ воспитаніи ихъ? Вёдь поистинё такіе родители дёлають все, чтобы сдёлать своихъ дётей несчастными, хотя вполнё искренно стремятся къ противоположному.

# Того-же автора:

Первоначальный курсъ греч. этимологіи съ упражненіями. Ц. 1 р.

Ученымъ комптетомъ М. Н. П. допущенъ какъ руководство для гимназій и прогимназій.

Греческій синтаксись по 1-й кн. «Воспоминаній о Сократь» Ц. 20 к.

# СКЛАДЪ ИЗДАНІЯ:

Малая Конюшенная № 12, В. МВстникъ.

# Тамъ же продаются:

**Темные люди.** Разсказъ А. Луканина, для дътей и юношества, Съ картинками. **Ц. 40** к.

**Превращенія.** Сказка для дітей мл. возраста С. Дестунись. Съ картинками. **Ц. 30** к.

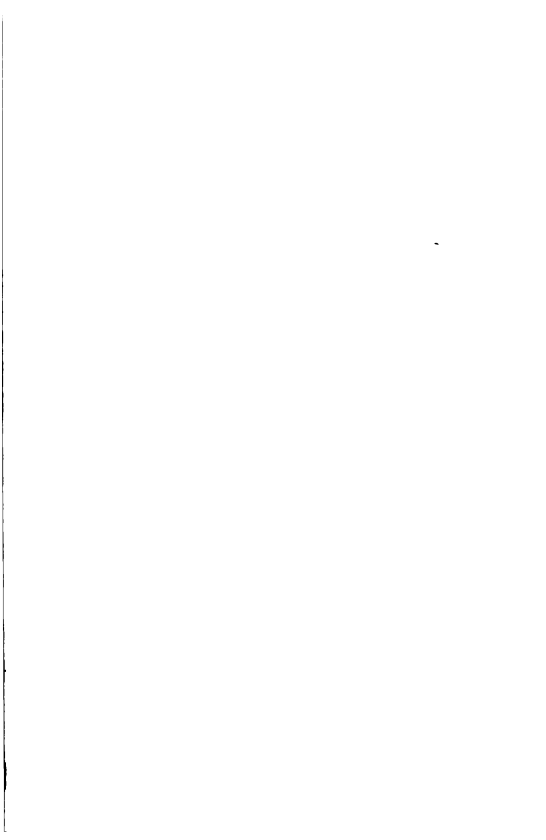
Кладъ. Разсказъ А. Луканипа. Ц. 15 к.

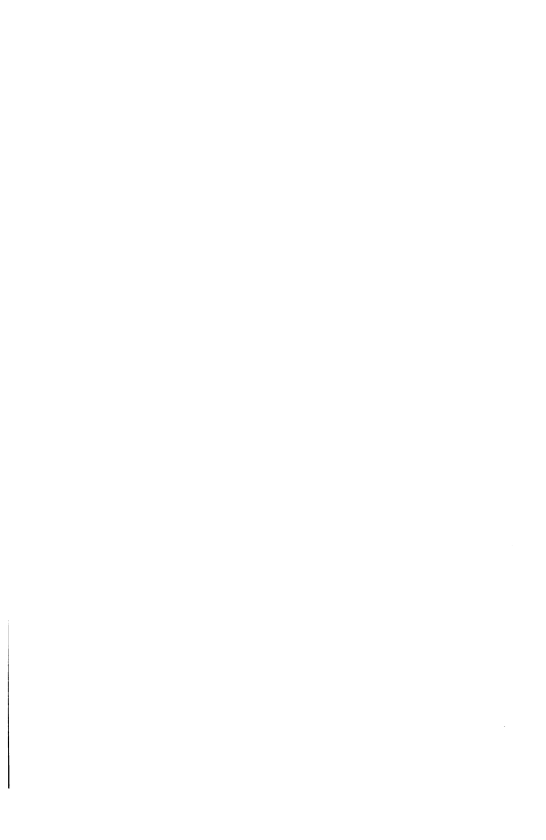
Три дара. Сказка въ стихахъ съ картинками. С. Дестунисъ. Ц. 50 к.

144 загадки съ картинками отгадками. И. Деркачевъ. Ц. 20 к.

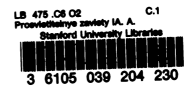
Подспорье. Крошки разсказы изъ трехъ царствъ природы со множествомъ картинокъ. И. Деркачевъ. Ц. 70 к.

Покупающимъ у В. Мъстникъ скидка 30°/ ...









| DATE DUE |  |  |  |  |
|----------|--|--|--|--|
|          |  |  |  |  |
|          |  |  |  |  |
|          |  |  |  |  |
|          |  |  |  |  |
|          |  |  |  |  |
|          |  |  |  |  |
|          |  |  |  |  |
|          |  |  |  |  |
|          |  |  |  |  |
|          |  |  |  |  |
|          |  |  |  |  |
|          |  |  |  |  |

STANFORD UNIVERSITY LIBRARIES
STANFORD, CALIFORNIA 94305

